# THE HARVARD ORIENTAL SERIES



# HARVARD ORIENTAL SERIES

#### EDITED -

WITH THE COÖPERATION OF VARIOUS SCHOLARS

BV

#### CHARLES ROCKWELL LANMAN

PROFESSOR OF SANSKRIT IN HARVARD UNIVERSITY

VOLUME V

CAMBRIDGE, MASSACHUSETTS
PUBLISHED BY HARVARD UNIVERSITY
1904

A ZC

## THE BRHAD-DEVATĀ

ATTRIBUTED TO

### ŚAUNAKA\_\_\_

A SUMMARY OF THE DEITIES AND MYTHS
OF THE RIG-VEDA

CRITICALLY EDITED IN THE ORIGINAL SANSKRIT WITH
AN INTRODUCTION AND SEVEN APPENDICES, AND
TRANSLATED INTO ENGLISH WITH CRITICAL
AND ILLUSTRATIVE NOTES

BY

#### ARTHUR ANTHONY MACDONELL

BODEN PROFESSOR OF SANSKRIT IN THE UNIVERSITY OF OXFORD

AND FELLOW OF BALLIOL COLLEGE

23742

PART I
INTRODUCTION AND TEXT

AND APPENDICES

Sau Plac

CAMBRIDGE, MASSACHUSETTS
PUBLISHED BY HARVARD UNIVERSITY

1904



Cambridge, Mass., U.S.A. . . . . . Publication Agent of Harvard University.

Boston, New York, Chicago, San Francisco . Ginn and Company.



London: Ginn and Company . . . . 9 St. Martin's Street, Leicester Square.

Letpzig: Otto Harrassowitz . . . . . . . . . . . . Querstrasse, 14.

\*\*\* A copy of this volume, postage paid, may be obtained directly anywhere within the limits of the Universal Postal Union, by sending a Postal Order for the price as given below, to The Publication Agent of Harvard University, Cambridge, Massachusetts, United States of America.

The price of this volume is one dollar and fifty cents (\$1.50). According to the conversion-tables used in the United States money-order system as the basis of international money-orders, one dollar and fifty cents (\$1.50) = 6 shillings and 2 pence = 6 marks and 25 pfennigs = 7 francs or lire and 70 centimes = 5 kroner and 55 öre = 3 florins and 65 cents Netherlandish.

PRINTED FROM TYPE AT THE
UNIVERSITY PRESS, OXFORD, ENGLAND
BY HORACE HART, M.A.
PRINTER TO THE UNIVERSITY

23742 13-6. 56 mp mac

TO

#### PROFESSOR ERNST LEUMANN

OF THE UNIVERSITY OF STRASSBURG

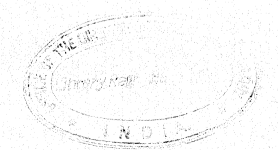
IN GRATEFUL RECOLLECTION OF HIS MANY

FRIENDLY SERVICES TO ME IN CONNEXION

WITH MY SANSKRIT STUDIES

I DEDICATE THIS

WORK

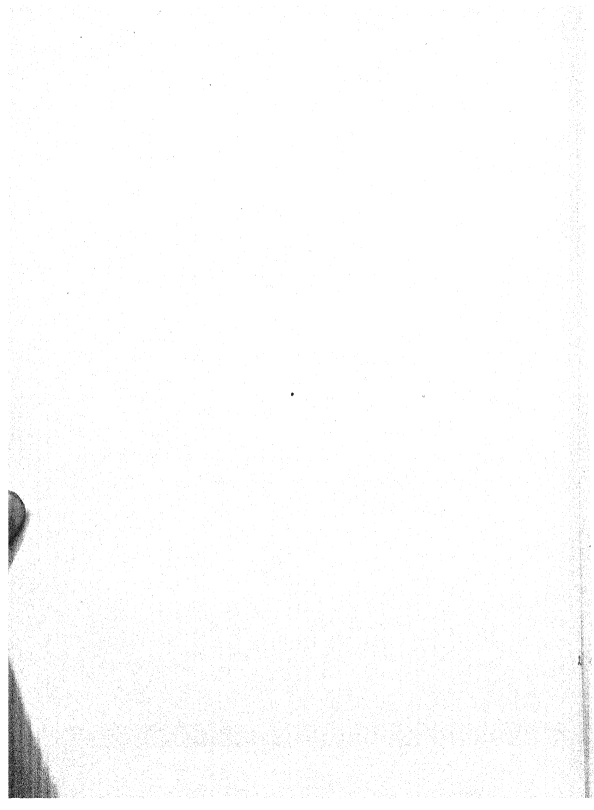




#### CONTENTS

| Introduction                                                   | PAGES<br>ix—xxxv |
|----------------------------------------------------------------|------------------|
| Sanskrit Text of the Brhaddevatā                               | . 1–103          |
| Adhyāya i. Introduction                                        | . 1–11           |
| ii. 1-125, Introduction; 126-158, Deities of RV. i. 1-13       | 12-24            |
| iii. Deities of RV. i. 13-126                                  | . 25-37          |
| iv. Deities of RV. i. 126-iv. 32                               | . 38–49          |
| v. Deities of RV. iv. 33-vii. 49                               | . 50-64          |
| vi. Deities of RV. vii. 50-x. 17                               | . 65–78          |
| vii. Deities of RV. x. 17-98                                   | . 79-91          |
| viii. 1-98, Deities of RV. x. 98-191; 99-140, Conclusion       | . 92–103         |
| APPENDIX i. Index of Vedic Pratikas cited in the Brhaddevatā . | . 105–114        |
| ii. Index of Authorities cited in the Brhaddevata .            | . 115            |
| iii. Index of Deities of RV. according to the Brhaddevatā      | . 116–131        |
| iv. List of Stories related in the Brhaddevatā                 | . 132–133        |
| v. List of Passages from the Brhaddevatā cited in other Work   | s 134-135        |
| vi. Relation of the Brhaddevatā to other Texts                 | . 136–154        |
| vii. Index of Sanskrit Words and Names                         | . 155-198        |





#### INTRODUCTION

#### 1. How I came to edit the Brhaddevata.

MONG the secondary works of Vedic literature, the Brhaddevatā has always attracted a considerable share of interest on the part of Vedic scholars. When Roth, in 1846, published his treatise, Zur Litteratur und Geschichte des Weda, he knew the work only from the quotations occurring in the commentaries of Sadguruśisya and Sāyana, which were then, of course, accessible in manuscript only. He remarks, however (p. 49), that copies would in all probability yet be found in India. Not long after this a MS. (b) of the Brhaddevatā was actually acquired, along with the Chambers collection of Sanskrit MSS., by the Royal Library at Berlin. Adalbert Kuhn made it the basis of his account of the Brhaddevatā published in the first volume (pp. 101-120) of Indische Studien (1850). Kuhn transcribed this MS., subsequently adding collations from another MS. (h), which Haug procured at Poona in 1865, and which is now in the Royal Library at Munich. As he found these two MSS. insufficient for the purpose, Kuhn was unable to carry out his intention of publishing an edition of the Brhaddevatā.

Meanwhile Max Müller had obtained from India, in the sixties, three modern copies by the aid of Drs. Bühler and Bhāu Dāji. He, too, seems at one time to have contemplated editing the Brhaddevatā; for among his papers I found a transcript, in his own hand, coming down to the tenth Varga of the second Adhyāya<sup>1</sup>. But the inadequacy of his MS. material doubtless deterred him from proceeding any further.

Later on, Dr. Thibaut, while resident in Oxford as Max Müller's assistant, made extensive collations with a view to bringing out a critical edition of the Brhaddevatā. But he, too, relinquished the project, being convinced that a text constituted from the MS. material at his disposal, would prove too conjectural in its character.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Wickremasinghe's Catalogue of the | of the Royal Asiatic Society, 1902, p. 641, Max Müller Sanskrit MSS. in the Journal | no. 57.

In 1886 Professor Lanman contemplated the work of editing the Brhaddevatā; but the difficulty of obtaining access to some of the indispensable MSS., together with the pressure of other work, obliged him to desist from the enterprise. He then asked me to undertake the task of editing the text critically, together with a translation and various appendices, for the Harvard Oriental Series. I gladly accepted the offer, as I had already collated a number of passages in the work for my edition of Sadgurusisya<sup>1</sup>, as well as for an article published in the Journal of the Royal Asiatic Society<sup>2</sup>, and was, moreover, generally familiar with the auxiliary literature of the Rg-veda. Prof. Lanman accordingly handed over to me in 1897 his material, comprising Kuhn's collations and notes, together with a modern MS. (k) which Kuhn had obtained from India.

#### Rājendralāla Mitra's edition.

While Professor Lanman was still contemplating doing the work himself, the late Dr. Rājendralāla Mitra began, in 1889, to bring out, in the Bibliotheca Indica, his edition of the Brhaddevatā, the last fasciculus of which appeared in 1892. Soon after I had set to work on the text, I mentioned to Prof. Bühler, in the course of conversation, the task on which I was engaged, and I well remember his asking whether I really thought it worth while to edit the work afresh. Indeed, a cursory examination of Mitra's edition, with its array of critical notes, might easily lead one to suppose that little remained for a second editor to do, at least in regard to the constitution of the text. Such a supposition would, however, be very erroneous. Mitra's edition is in reality entirely inadequate and altogether untrustworthy as a basis for further research. Its value I estimate at less than that of a single good MS.; for it is full of defects from which such a MS, would be free. Besides a large number of misprints, it contains many impossible readings taken from incorrect MSS., omissions of lines, repetitions of lines, insertions of undoubtedly spurious lines, and lacunae. Thus, for example, in the second Adhyava (p. 56) seven ślokas (128-134) are repeated, without word or comment, in promiscuous order, from among the preceding thirty ślokas; and in the fifth Adhyāya (p. 148) there is a lacuna of fifteen ślokas 3 due to pure carelessness, for there is no sign of any such lacuna in any of the nine MSS. I have examined. Mitra's edition is, moreover, eclectic on no recog-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kātyāyana's Sarvānukramaņī, with ex- | <sup>2</sup> Volume for 1894, pp. 11-29: 'Two Legends tracts from Şadgurusisya's commentary; Anecdota Oxoniensia, Oxford, 1886.

from the Brhaddevata.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Brhaddevatā v. 112-126 in my text.

nizable principle; for the reading chosen is not only constantly opposed to the predominant evidence of the MSS., but is frequently by no means the best a priori. Based mainly on one MS. (or two which are practically identical), it shows haphazard selections and additions from MSS. of another recension. I have estimated that the edition contains one error of some kind on the average for every śloka, making a total of about 1200. I may refer the reader to p. 85 as a specimen, where a passage of three ślokas (93–95), as a comparison with my text (iii. 95–97) will show, contains twelve mistakes, and is consequently quite unintelligible.

Since Mitra gives no information whatever about the MS. material he used, his critical notes are hardly of any value as far as his own edition is concerned. They have, nevertheless, proved quite useful to me in the light of the MSS. which have been at my disposal. Judging by his notes, I infer that Mitra employed seven MSS. in the constitution of his text. These MSS. were sold after his death. Mahāmahopādhyāya Haraprasāda S'āstrī very kindly took much trouble in tracing them for me to their present owner; but my strenuous efforts to obtain access to them by purchase or loan have proved absolutely futile.

#### 3. General account of the MSS. and their relationship.

For the purposes of my edition nine MSS. have been directly available. Eight of these fall into two well-defined groups, representing a shorter and a longer recension of the Brhaddevatā. The former group I have designated A, the latter B (suggestive of the Berlin and Bodleian codices which belong to it). The ninth MS. belongs, as will be seen, in a sense to both groups. To these nine may be added the seven which were used by Mitra. It is quite certain from his critical notes, in the light of the material accessible to me, that four of his MSS. belong to the A, and three to the B group. Thus the evidence of altogether sixteen MSS. has been available, directly or indirectly, in the constitution of my text. Of this total, eight belong to A. This group has two subdivisions: the first (A1) comprising the Haug MS. (h), two of Max Müller's (m2, m3), Bhau Daji's (d), and Rājendralāla's No. 3 (r3: called by him ga); the second (A2) comprising Rājendralāla's Nos. 1, 4, 6 ( $r^1r^4r^6 = ka \ gha \ ca$ ). The latter three are practically identical, for their readings are almost invariably the same, and often agree in opposition to the readings of all the other MSS. of both families. The readings of A2 are on the whole inferior to those of A1, being often clearly alterations of the original text; yet it is in some cases apparent that A2 has preserved the correct reading as compared with all the other MSS. of both recensions. It is on A2 that Mitra mainly relied in constituting his text 1. It is to be noted that A2 has

some affinities with b, one of the MSS. of the B group.

Another MS. (m¹), which was procured by Max Müller from Bhāu Dāji in 1861, also belongs to A in that part of the text which is common to both recensions; here its readings nearly always agree with the subdivision A¹. This MS. occupies a very peculiar position, for it also contains all the additional matter of the longer recension represented by the B group. The fact that when the same line occurs in different forms in the two recensions, both forms are often (e. g. v. 13; vi. 15) found in this MS., shows that it had a composite origin: it must have been copied from a MS. of the A group, while the passages there wanting were added from a MS. of the B group.

I may here observe that the MSS. of the A group (including m1)

are much more correct than those of the B group.

B, comprising seven or (if m<sup>1</sup> be included) eight MSS., contains four subdivisions:—

1. b. The Chambers codex of the Berlin Library, which, though very incorrect, is occasionally the only MS. which has preserved the true

reading.

2. f. The FitzEdward Hall MS. in the Bodleian Library, which though also very incorrect, is of importance in constituting that part of the text which is peculiar to the B recension. Closely connected with this MS. are three others, viz. one in the Cambridge University Library (c), Kuhn's (k), and Rājendralāla's No. 2 ( $r^2 = kha$ ).

3.  $r^5$  and  $r^7$ , two of Mitra's MSS. (=  $\dot{n}a$  and  $pustak\bar{u}ntaram$ ). They occupy together a somewhat independent position in the B group, as on the one hand they have a few additional ślokas not occurring in the remaining MSS., and on the other they alone sometimes preserve the

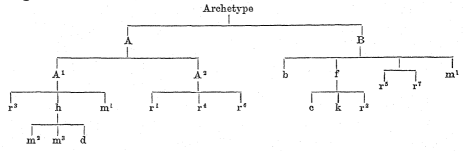
correct reading.

4. m¹. This is the Max Müller MS. which belongs in part to both recensions. It is much more correct than any of the regular B MSS.; its readings diverge considerably from theirs and are often better. It has proved of great value to me; for without its aid I should have been unable to emend satisfactorily some of the corrupt passages in the longer recension (e.g. iii. 95-97; vii. 128, 129).

Six of these MSS. have a more or less independent value, viz. h, r<sup>1</sup>, m<sup>1</sup>, b, f, r<sup>5</sup>, as each of them, in several cases, is the only one which furnishes the correct reading.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> It is evident that Mitra places the whole passage ii. 69-127 (pp. 53-56) in parentheses, because it is wanting in r<sup>1</sup> r<sup>4</sup> (see his foot-the latter MSS.

The relationship of all the MSS may be made clear by the following diagram:



#### 4. Detailed account of the Brhaddevata MSS.

The A Group. 1. The most important MS. in this group, and the least incorrect of all the Brhaddevatā MSS. I have used, is h (= Haug), No. 43 of the Haug collection in the Royal Library at Munich. It consists of seventy-three leaves of paper, and is clearly written. very fairly correct on the whole, it contains a good many mistakes and corruptions in detail. It bears the name 'M. Haug,' and the date 'Poona, 11 März 1865.' On the title-page is written: atha brhaddevatānukramaņīprārambhah. Above and below this title, the page is covered with writing which consists chiefly of quotations from the Brhaddevatā itself in regard to the Vaiśvadeva hymns, beginning: atha vaiśvadevasūkte devatāvicārah: bhinne sūkte vaded eva (i. 20), &c., and ending astame sasthānte ca. It concludes (fol. 73b): iti brhaddevatāyām astamo 'dhyāyah. In another hand is added: śake 1767 (= A. D. 1845) viśvāvasunāmasamvatsare phālgunakrsnatrtīyāyām candre the next four letters are obliterated with yellow pigment, then a strip of white paper, followed by one of blue, is pasted on, covering almost twothirds of the line svärtham paropakärärtham ca śridurgācarane rpitam. Below this follow several lines beginning: amoghanandanasikṣāyām: lakṣaṇasya virodhe 'pi, and ending: śaunakakārikāyām uktam.

2. m². This is a modern copy, which belonged to Max Müller, and is now in the University Library at Tokyo. On the outside are written in red pencil the words: 'Sent me by Bühler (present).' It ends: 149 II Iti bṛhaddevatāyām aṣṭamo 'dhyāyaḥ śake 1767 (= A.D. 1845) viśvāvasunāma-saṃvatsare phālgunakṛṣṇatṛtāyāyām candre dātaretyupahvayamaṇirāmabhaṭṭāṅga-jagaṅgādhareṇa saṃpāditaṃ svārthaṃ paropakārārthaṃ ca. Then follows amoghanandanaśikṣāyām ... śaunakakārikāyām uktam, just as in h. This is again followed by an exact reproduction of the contents of the title-page of h: atha vaiśvadevasūkte, &c., down to aṣṭame ṣaṣṭhānte ca. There can be no doubt that this is a faithful copy of h. Like that MS. the ślokas

are numbered continuously from the beginning, the total, 1049, being the same as in h. Some further details are given in Wickremasinghe's Catalogue of the Max Müller Sanskrit MSS. in the JRAS., 1902, p. 640, no. 56.

3. m³. Another modern copy, which belonged to Max Müller, now at Tokyo. On the outside is written in Max Müller's hand: 'Sent by Dr. Bühler, Sept., 1866. A copy m. o. of the same MS. from which my other MS. (b) [= m²], likewise sent by Dr. Bühler, was taken.' It is dated sake 1788 (= A.D. 1866). The last page contains the additional matter at the conclusion of h, amoghanandanasikṣāyām, &c., exactly reproduced. This, too, is undoubtedly a copy of h. Further details are given by Wickrema-

singhe, p. 640, no. 55.

- 4. d. A modern undated MS. of forty-two leaves, which formerly belonged to Bhāu Dāji, and is now in the Library of the Royal Asiatic Society, Bombay. When I wrote to Bombay for the loan of it, I had great hopes that it would prove to be the original of m¹. But a brief inspection, on its arrival, unfortunately showed that this too is a faithful copy of h. The title-page is blank, but fol. 1º reproduces the contents of the title-page of h: atha vaiśvadevasūkte, &c., and the additional matter at the end of h is likewise exactly copied amoghanandanaśikṣāyām, &c. It differs from h only in the numbering of the ślokas from the fourth Adhyāya onwards, where h goes wrong. h, and these three copies, as well as m¹, all agree in the mistake of describing the seventh Adhyāya as the sixth.
- 5. r³. This MS. of Mitra's, described by him as ga, is very closely allied to h, almost invariably agreeing with the readings of that MS., when the latter differs from all the rest (cp. the various readings of v. 11). It is therefore probably either the original or a copy of h; but an inspection would be necessary to decide the question of priority between the two. It may be identical with the MS. of the Brhaddevatā stated in one of the Bombay catalogues to have been sent on loan to Calcutta. It appears to be complete, as it is quoted by Mitra from the beginning to the end of his edition.
- 6, 7, 8. r¹, r⁴, r⁶. These are the MSS. of Mitra, respectively designated by him as ka, gha, and ca. Mitra's critical notes show that they are practically identical in their readings. The first two, being referred to from the beginning of the edition, appear to be nearly complete; the last six vargas of the introduction are, however, wanting in them (ii. 97–127, pp. 53–56). The third, r⁶, is incomplete, the whole of the introduction, or nearly two Adhyāyas, being omitted; it does not begin to be quoted till ii. 137 (p. 57). These three MSS. omit all the ślokas wanting in h, besides a good many more, while they contain the additional matter found

in h. Their readings frequently agree in opposition to all the other MSS.¹ Either r¹ or r⁴ was probably the original of the other two, and may have been the only MS. which, according to a letter of his to Max Müller, dated Dec. 3, 1873, Mitra at that time possessed. He there says: 'Of the Bṛhaddevatā I have an only MS. extending to eight chapters. It is tolerably correct, but apparently corrupt.' On the relation of these three MSS. the following anecdote may possibly throw some light. According to a rule of the series, no text may be edited in the Bibliotheca Indica unless based on at least three independent MSS. A certain Calcutta scholar was once anxious to edit a text of which he unfortunately had only one MS. This, however, did not prove an insuperable difficulty: he set his Pandits to work, 'and then there were three.'

The readings of these three MSS are on the whole inferior to those of h and r<sup>3</sup>, but in a few cases they alone have undoubtedly preserved the correct form of the text as compared with all the remaining MSS (cp. i. 57; i. 75; i. 126; ii. 129)<sup>2</sup>.

9. m1. This is a modern MS. which formerly belonged to Max Müller and is now in the University Library at Tokyo. It is dated sake 1783 (= A.D. 1861), being a copy made from a MS. which belonged to Bhau Daji, but the whereabouts of which I have been unable to trace. It is the copy referred to by Bhau Daji in a letter to Max Müller, dated Bombay, March 12, 1862, in which he says he is forwarding a copy of S'aunaka's Brhaddevatā from a MS. in his collection. This copy has the peculiarity of representing both groups of MSS. On the one hand, in that part of the text which is common to both groups, it agrees in its readings with A, in particular with h and r3 (A1), and in this part may therefore be accounted an A MS. On the other hand, it contains all the additional matter of the B group, and to this extent belongs to that group also. Owing to its independence and comparative correctness, it has proved more valuable to me than any of the other B MSS. I would have given much to trace the source from which it is derived. It shows a special affinity to h in two points. In the first place, the end of the seventh Adhyāya is here wrongly described (as also in the copies m2, m³, d) with the words iti brhaddevatāyām sastho 'dhyāyah. Secondly, this MS., like h, numbers the ślokas consecutively, the final figure, however (owing to the additional matter in B), being 1281, while in h it is 1049.

The B Group. 1. b. A MS. belonging to the Royal Library at

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Thus in Bṛhaddevatā i. 11 all the BMSS., as well as h r³ m¹, read 'bhidhīyate, while r¹ r⁴ have pradṛṣyate (cp. also the various readings in i. 18; ii. 158; iv. 16, &c.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Instances of a certain affinity between these MSS, and b of the B group are to be found; cp. for instance the various readings under i. 124, 126, 127.

Berlin (Chambers 197); consisting of ninety-six leaves. It is well preserved and clearly written, but is very incorrect. It begins: stiganesaya namah. mantradṛghhyo namaskṛtvā, &c.; and ends: viṃsati jyotir uttamaṃ viṃsati jyotir uttamam iti II 28 II yāskāya namah II oṃ yāskāya namaḥ II iti bṛhaddevatāyām aṣṭamo 'dhyāyaḥ samāptaḥ II iti bṛhaddevatā samāptāḥ II saṃvat 1711 (= A.D. 1654) varṣe vaisāṣasuklaṣaṣṭhyām budhe likhitam idaṃ II 1 toccupies a somewhat independent position among the B MSS., showing some affinity with A².

2. f. A MS. in the Bodleian Library<sup>2</sup>, presented by the late Dr. FitzEdward Hall. It is not dated, but has the appearance of being from 250 to 300 years old. It is written in a somewhat illegible hand, and is very incorrect. It is, nevertheless, in some cases, the only MS. which preserves the right reading. It is the original from which, probably, all the following three MSS. were copied.

3. c. A copy of FitzEdward Hall's Bodleian MS. (f) made at Calcutta in 1862 and presented to the Cambridge University Library by the late Prof. Cowell in 1875. I examined this MS. at Cambridge, but as

it is admittedly a copy of f, I have given no collations from it.

- 4. k. This is a modern copy, which belonged to the late Adalbert Kuhn, now the property of Prof. E. Kuhn of Munich, and lent to me by him through Prof. Lanman for the purposes of this edition. On the fly-leaf is written 'A. Kuhn, 1865.' It is dated samvat 1921 (= A.D. 1864). Written in Devanāgarī on bluish paper, it consists of fifty leaves, with eighteen lines to the page, which, as in European books, is longer than it is broad. This MS. is very inaccurate, agreeing closely in errors and omissions with f. It contains many additional mistakes owing to the somewhat illegible writing of the latter MS. My critical notes prove, I think conclusively, that it is a copy of f. It must have been written before that MS. left India.
- 5.  $r^2$ . A MS. of Mitra's (=kha), which his critical notes show to agree so closely with f, that I have little doubt it is another copy made from FitzEdward Hall's MS. before it left India.
- 6, 7. r<sup>5</sup>, r<sup>7</sup>. These two MSS. of Mitra's, designated by him as *ia* and pustakāntaram respectively, agree very closely. They occupy a somewhat independent position in the B group, as they alone occasionally preserve the correct reading (e.g. carānām in iv. 29). In a few cases they also have additional ślokas not found in any of the other MSS. A correspondent, writing from Calcutta in 1898, informed me that one

Keith's forthcoming Catalogue of the Additional Sanskrit MSS, in the Bodleian Library, p. 21.

Described more fully in Weber's Catalogue of Sanskrit MSS., Berlin, 1853, p. 10, No. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Described more fully in Winternitz and | Library, p. 21.

of Mitra's Brhaddevatā MSS. had belonged to his 'travelling Pandit,' but had been sold after Mitra's death along with the rest. This was perhaps r<sup>7</sup>, the description of which as 'another MS.,' pustakāntaram, would thus be explained.

8. m<sup>1</sup>. This MS., which partly belongs to the B group, has already been described as No. 9 of group A.

#### 5. The Nītimanjarī MSS.

As the Nītimañjarī¹ quotes very largely—to the extent of about 180 ślokas²—from the Bṛhaddevatā, I considered it advisable to collate all the MSS. of that work accessible to me. Mr. A. B. Keith very kindly undertook to constitute a text of these passages from four MSS.³ (a bcd), which text I designate by n in the critical notes. To these four were afterwards added three other MSS. (g h m), from which Mr. Keith furnished me with supplementary collations. When I give various readings from the Nītimañjarī, I indicate the particular MS. in parentheses; thus 'n (m),' 'n (b),' &c. I now append a brief account of these Nītimañjarī MSS. based on Mr. Keith's notes.

1. a. Prof. Kielhorn's MS., now in the University Library at Göttingen, is a copy (made in 1869) of a codex written in 1778 A.D. It contains all the eight Astakas complete.

2. b. India Office Library, No. 1649, dating from about 1750, contains

the first four Astakas only.

3. c. India Office Library, No. 966, dating from about 1650, contains Astakas 3-5 (3 being in a different hand).

4. d. India Office Library, No. 966, date about 1650; contains Astakas

2, 5, 6, 7, all in one hand. Astakas 2 and 6 are fragmentary.

5. g. This and the following MS. have the appearance of being a single codex, but are in reality two fragmentary MSS. They belong to the Government Sanskrit College, Benares, having been sent by Mr. Ralph Griffith to Max Müller, among whose papers they were found after his death. g contains Astakas i-v. 13, its date being probably about 1600 A.D.

6. h. Contains Astakas ii. 9-viii, and is dated sanvat 1684 (=A.D. 1627).

7. m. This MS. belonged to Max Müller, and is now in the Tokyo

1902, pp. 37-41.

<sup>2</sup> See Appendix v, p. 134 f.

On this work see Kielhorn, Indian Antiquary, v. 116; Göttinger Nachrichten, 1891, p. 181f.; Peterson, Second Report, 1883-4, p. 8; A. B. Keith, JRAS., 1900, pp. 127-136; Sieg, Sagenstoffe des Egyeda, Stuttgart,

<sup>3</sup> Of these Mr. Keith gives a short account in the JRAS., 1900, p. 127.

University Library. With the exception of a few small lacunae it is complete. It is dated *sake* 1786 (=A.D. 1864). It is described in Wickremasinghe's Catalogue of the Max Müller Sanskrit MSS., p. 642, no. 61.

According to Mr. Keith these seven MSS. fall into two groups: A, comprising a, b, m; and B, comprising c, d, g, h. A represents the more modern group, and shows a somewhat simplified text. Of this group m is perhaps the best. In the B group, g and h correspond on the whole, and have a general resemblance to c and d. The extract of the Ulwar MS. given by Peterson agrees with g (beginning) and h (end).

In the quoted Brhaddevatā passages, the Nītimañjarī MSS. follow the text of the longer recension (B) in nearly all decisive passages; but the

quotations seem to have been very carelessly copied.

#### 6. Two recensions of the Brhaddevata.

An examination of these two main groups of MSS. shows that B (or the longer recension) contains 133 ślokas not to be found in A, while A has 18 not to be found in B. The question here arises, what is the relation of these two groups or recensions? A few years ago I read the Bṛhaddevatā critically with three of my advanced pupils (one of whom was Mr. A. B. Keith), in order to teach them how to collate MSS. and to constitute a correct text from them. At that time I formed the opinion that the shorter recension was the original one, as the extensions in B produced the general impression of superfluous matter. Continued study has, however, convinced me that the additions of the longer recension belonged, on the whole, to the original text, and that A is an abridgement <sup>1</sup>.

This conclusion rests chiefly on two arguments. In the first place, the text of the Sarvānukramaṇī is not only based throughout on the Bṛhaddevatā as one of its main sources, but actually contains, although itself a Sūtra work, a large number of metrical passages from the Bṛhaddevatā embedded in its text: several of these passages are taken from the additional matter peculiar to B<sup>2</sup>.

The second argument is founded on the length of the vargas into which each Adhyāya is divided. The normal number of ślokas in a varga is five 3. The fifty-eight vargas of the first two Adhyāyas (in which the text of

lected in Appendix vi, Relation of the Brhaddevatā to other Texts, pp. 147-153.

<sup>1</sup> My text of the Brhaddevatā contains 1224 ślokas, of which 1073 are common to both recensions; A has 1091, B 1206. The original form of the text may have contained nearly 1200.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The evidence for this will be found col-

<sup>3</sup> This is derived from the division of the text of the Rg-veda, where the normal number of the stanzas contained in each varga is five, as far as the length of the hymn will admit of it.

A has no omissions) contain 289 ślokas, or one śloka less than  $5 \times 58$  (= 290). These two Adhyāyas contain no vargas with fewer than four ślokas, and only four as short as that. The omissions in the text of A do not begin to appear till the middle of the third Adhyāya (iii. 62). We find that four ślokas are here omitted  $(85^{cd}-89^{ab})$  at the end of the seventeenth and the beginning of the eighteenth varga, and two more in the nineteenth  $(95^{cd}-97^{ab})$ ; yet the end of the nineteenth varga is indicated by the figure 19 after the same śloka <sup>1</sup> in A as in B. In other words, though the three vargas in A contain only nine ślokas, or an average of three for each, the old number 19 remains at the end of the third varga in A as well as B. The same thing occurs over and over again in the A MSS.

The conclusion that A is an abridgement of the original text is corroborated by another feature in the numbering of the A MSS. It is only the A group that, in addition to numbering the vargas, also numbers the ślokas continuously from the beginning of the book to the end. This seems almost certainly due to the fact that, by the omission of certain passages, the number of the varga (if occurring within such passages) also disappeared, and that the figures indicating the end of the vargas thus became intermittent in the shorter recension. Consequently a copyist would, I think, naturally come to adopt the additional method of numbering the ślokas of the whole work consecutively. It is obvious that this method of enumeration affords many opportunities of error. As a matter of fact h shows frequent mistakes in this part of its numbering. Hence the figures of the final śloka, 1049, in h, as well as 1281 in m¹, do not correspond to the actual total of ślokas contained in those two codices.

#### 7. Critical principles followed in constituting the Text.

In view of the existence of these two recensions, what method, it may be asked, have I adopted in constituting the text? Having arrived at the conclusion that the longer recension represents on the whole the original extent of the Bṛhaddevatā, I have admitted the additional matter of B to the text, with the exception of a few occasional ślokas or half-ślokas, which are clearly spurious, and which have therefore been relegated to the critical notes. Every one of the additional lines of B has, however, been indicated, both in text and translation, by a B prefixed to it. Similarly, the comparatively few ślokas which are peculiar to A are indicated by that letter. Hence the reader can see at a glance what lines are peculiar to either recension. I may here add that the text of the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> That is, in h d m<sup>2</sup> m<sup>3</sup> as well as m<sup>1</sup>. Mitra | but it is to be assumed that his A MSS. agree does not indicate the vargas in his edition; | with h in this respect as in others.

Sarvānukramaņī proves some at least of the additional matter in A to have belonged to the original text of the Brhaddevatā<sup>1</sup>.

But what method have I followed with regard to that part of the text which is common to both recensions, viz. six-sevenths of the whole work (or 1073 out of 1224 ślokas)? Now in this common portion of the text the divergence of the two recensions does not in the vast majority of cases go beyond a word or two in the line, A having as a rule the correct reading, while B has a corruption. Sometimes, however, the divergence cannot be accounted for by the same original reading; for while in these instances the matter is usually identical, the wording of part, or of all of the line, is entirely different 2. In this latter case I have, owing to the much greater correctness of the A MSS., followed the principle of adopting, when other things are equal, the readings of A. I have been confirmed in this by an examination of Sadguruśisya, who, in his commentary on the Sarvānukramanī, quotes about fifty ślokas from the Brhaddevatā 3. I find that he predominantly agrees with the readings of A, though he frequently quotes passages which are only to be found in B. From this I conclude that the readings of the B recension, as known to Sadguruśisya<sup>4</sup>, have, in the parts which the two recensions have in common, on the whole been better preserved by A.

It has, however, not by any means been my aim to supply here the text of the A recension pure and simple. I have endeavoured to constitute, by means of all the evidence that can be brought to bear on it, a text approximating as nearly as possible to the original form of the Brhaddevatā.

#### 8. External evidence bearing on the text of the Brhaddevata.

I doubt whether, with the exception of the Vedic Samhitas, there is any other work of Indian literature upon the text of which so much evidence outside its own MS material can be concentrated. From the point of view of textual criticism the task of editing the Brhaddevata has therefore proved

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Appendix vi and note on Brhaddevatā viii. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The number of cases, in the common text, in which the divergence of wording extends more or less to the whole line, amounts, I think, to hardly twenty. There is no instance in the first Adhyāya, in which the two recensions can hardly be distinguished (there being also no omissions).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cp. especially the critical notes on v. 50-78. For a list of these quotations see Appendix v, pp. 134, 135.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Şadgurusisya once quotes a passage (v. 64–67) which does not even occur in all the MSS. of the B family.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sāyaṇa, who quotes nearly as much (see Appendix v) of the Bṛhaddevatā as Ṣadguru-siṣya does, on the whole follows B, though he occasionally agrees with A. His relation to the recensions is not very clear, as he sometimes has a different reading when A and B are identical. This may have been due to quoting from memory. I have already mentioned that the Nītimañjarī follows B.

one of extraordinary interest. This external evidence has enabled me, in many cases, to decide on the correct reading, which, judged by the MS. evidence alone, would have remained conjectural. It has, at the same time, shown that B has occasionally preserved the original reading, even if in a corrupt form. It has further enabled me to emend with certainty some passages which are corrupt in the MSS. of both recensions 1. It has in particular enabled me to restore several passages occurring in B only, which, without this aid, would have been desperate.

But in what does this outside evidence consist? In the first place, about one-fifth of the whole Brhaddevatā is quoted by Sadgurusisya, Sāyana, and the author of the Nitimanjari taken together.

In the second place, its text bears an intimate relation to that of the Naighantuka, the Nirukta, the Sarvānukramanī, the Ārṣānukramanī, the Anuvākānukramanī, and the Rgvidhāna; owing to the very nature of the work its connexion with the text of the Rg-veda is necessarily very close; the Maitrāyanī Samhitā, the Kausītaki and the Aitareya Brāhmanas occasionally throw light on it; and several of its legends are historically linked with those of the Mahābhārata.

#### Intimate relationship to the Nirukta and the Sarvanukramani.

By far the most important relationship among all these works is, however, that which the Brhaddevatā bears to the Nirukta and the Sarvānukramanī. For it is historically wedged in between these two works in such a way that while it borrows largely from the former, it is borrowed from still more largely by the latter. There are many passages in which the exact words of the Nirukta are repeated, and others in which the diction is only so far modified as is required by the exigencies of metre. wording of the Sarvānukramanī, in all that concerns the deities of the Rg-veda, is based on that of the Brhaddevatā throughout; and though the Sarvānukramaņī is a Sūtra work, there are found embedded in its text fifteen anuştubh pādas of the Brhaddevatā unaltered, besides about seventyfive others which are only slightly modified, by the omission of a particle, the transposition of a word, or the substitution of another word. There are, moreover, about ten passages which are clearly based in each case on a half-śloka of the Brhaddevatā. There is, finally, at least one clear instance of a whole śloka of the Brhaddevatā having been adapted by the author of the Sarvānukramaņī<sup>2</sup>. In other words, what amounts to at least thirty

satpatih (iii. 70), antahparidhi (vii. 98), aindrāgnī (vii. 119), anupānīyāḥ (v. 110), rbīse (v. 84), | collected in Appendix vi, pp. 147-153.

<sup>1</sup> Examples of such are: rausamah (v. 34), | viśvā (v. 144). See the notes on these passages. <sup>2</sup> All the evidence for this will be found

ślokas of the text of the Bṛhaddevatā can be unmistakeably traced in the Sarvānukramaṇī. This takes no account of the identity of diction which occurs at every step in the Sarvānukramaṇī, but cannot be shown to have a metrical source. Hence the high value of the Sarvānukramaṇī as a check on the readings of the Bṛhaddevatā is obvious.

With regard to the relationship of the Bṛhaddevatā to the other cognate works attributed to S'aunaka, I may here add that it has a half-śloka and the greater part of the following pāda in common with the Anuvā-kānukramaṇī. With the Āṛṣānukramaṇī it shares three and a half ślokas, and with the Rgvidhāna two and a half ślokas. There are besides a number of other passages in which its wording is very similar to that of the two latter works. All this borrowed or common matter will be found collected in parallel columns in Appendix vi, 'Relation of the Bṛhaddevatā to other texts,' pp. 136–154.

#### 10. Date and authorship of the Brhaddevatā.

What evidence does the relationship of the Brhaddevatā to other texts furnish towards determining the question of its date? examination of the parallel material supplied in Appendix vi can leave no doubt whatever in regard, at least, to the relative date of the Brhadde-From that material it results with certainty that the Brhaddevatä, while posterior to the Nirukta, is anterior to the Sarvānukramanī. This conclusion at the same time takes us a considerable way towards an approximate estimate of the actual date of our text. It must thus be later than 500 B.C., but earlier than the time of Katyayana. Owing to the concise character of their style, both the Sarvānukramanī and the S'rauta Sūtra of the White Yajur-veda probably belong to the later Sütra period. Both works were composed by a Kātyāyana. The Vājasaneyi Anukramanī, which has nearly the whole of its introduction in common with that of the Sarvānukramanī<sup>1</sup>, is also the work of a Kātyāyana. All this points to the author of these works being the same Kātyāyana, who, because the diction of the Sarvānukramanī shows several Vedic peculiarities and forms not sanctioned by Pānini's grammar<sup>2</sup>, could hardly be identical with Panini's commentator of that name. Hence it seems likely that the Sarvānukramanī, as a later but still probably pre-Paninean Sutra, dates from not later than the middle of the fourth century B.C.3 The Brhaddevatā, its chief source, could, therefore,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See my edition of the Sarvānukramaņī, p. viii, bottom.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Op. cit., p. viii, middle.

<sup>3</sup> This opinion has already been stated by | tical with the grammarian Kātyāyana.

me in my edition of the Sarvānukramanī, p. vili, and I see no reason to depart from it. But I do not think that its author can be identical with the grammarian Kākvāyana

hardly be placed later than 400 B.C. Though ślokas have undoubtedly been added here and there and some modifications of diction have probably crept in, the authenticity of the text as a whole is better guaranteed than that of perhaps any other ancillary Vedic work, by the fragments of it which are found embedded, from beginning to end, in the Sarvānukramani 1, itself a text which has been handed down with peculiar care. The early character of the Brhaddevatā is further indicated by its mythological standpoint, which is that of the Vedic triad Agni, Indra, and Sūrya; Indra, moreover, is the predominant deity. The comparatively large proportion (one-fourth) of narrative which it contains, in illustration of the hymns of the Rg-veda, is thus the earliest collection of epic matter which we possess, dating as it does from a period when the Mahābhārata could only have been in an embryonic state2. The fact of its containing this additional epic matter, points to its being somewhat later in date than the Devatānukramanī, which though not extant is known from ten quotations in Sadguruśisya 3 and was doubtless an index of deities only. There seems no reason to doubt the tradition which attributes this and the other short Anukramanis to S'aunaka.

But is the ascription to him of the Bṛhaddevatā also probable? There can be little doubt that the Devatānukramaṇī, as the simpler of the two, was also the earlier. It is in itself unlikely that the same author should have reproduced this work in another form with exactly the same object, viz. to give a serial account of the deities of the Rg-veda. This assumption is borne out by the internal evidence of the Bṛhaddevatā itself. The writer several times speaks of himself in the first person 4. On the other hand, S'aunaka is mentioned 5 fifteen times 6 by name, generally with other authorities, especially Yāska, when different views are stated. Indeed, the impression is once or twice conveyed, that S'aunaka's view was not shared by the writer. In any case, the author could not possibly have meant himself when speaking of the 'Ācārya Śaunaka' (ii. 136;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I have shown in an article on the Ārṣānukramaṇī, Festgruss an R. von Roth (Stuttgart, 1893), p. 112, that the Sarvānukramaṇī contains metrical fragments from that work also; and it is clear that the Sarvānukramaṇī borrows from it throughout.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In the longer recension, the Brhaddevatā has one śloka (v. 144) in common with the present text of the Mahābhārata. One half-śloka (viii. 98<sup>cd</sup>) has also a closely parallel form in the Bhagavadgītā. All points in which the narrative matter of our text is

akin to the Great Epic deserve careful investigation.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cp. my edition of the Sarvānukramaņī, pp. vi and 206.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bṛhaddevatāi. 1; ii. 146; iv. 32 (B); vii. 84 &c.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The verb is in a past tense, āha, uvāca, mene, abravīt, excepting in two passages in which his opinion is stated with that of Yāska and Gālava (manyante), or that of Yāska and Śākaṭāyana (manyate).

<sup>6</sup> See the references in Appendix ii, p. 115, under 'Saunaka.'

vi. 9), or of 'S'aunaka and other Ācāryas' (v. 39), or the 'Ācāryas S'aunaka, Yāska, Gālava' (vii. 38). My conclusion, therefore, is that the writer was not S'aunaka himself, but a teacher of his school, who was not separated from him by any great length of time.

#### 11. Emendations.

The text, as it has been fixed by me, contains about 107 emendations 1. As might be expected from the corrupt character of its MSS., no fewer than thirty-nine of these corrections had to be made in the passages peculiar to the B recension; while only one (and that a very slight one) occurs in the eighteen ślokas peculiar to A. Over a hundred emendations seem at first sight a formidable number, one to the page on the average. The correction is, however, generally very slight. In the first place, the emendations are, with only three exceptions, concerned with single isolated words, not with whole passages. In the second place, over seventy of the corrections are concerned with a single letter. Twentyfour affect two letters or one syllable, and eight are concerned with three letters or two syllables in a word. About seven of these cases consist of the omission, addition, or transposition of single syllables, chiefly for metrical reasons<sup>2</sup>. There is one case in which three successive words have been corrected (vii. 137), and only one in which the emendation affects the whole pāda (viii. 84b). One pāda has been left blank (vi. 7c). Only one of the emendations (vii. 114) can, I think, be said to be palaeographically improbable; while more than a dozen of them are rendered absolutely certain by external evidence. Wherever even a single letter has been added, omitted, or altered, without the authority of any of the MSS. of the Brhaddevatā itself, I have inserted an asterisk in the text; and the reasons for the emendations are always discussed in the critical notes. Where I have only corrected faulty spelling, as tattva for tatva, sattra for satra, buddhvā for budhvā, I have not added an asterisk; but in cases like krttam for krtam (iii. 23) I have done so. The asterisk has as far as possible been placed above the emended syllable. When I had first finished constituting the text, the number of passages in which I was doubtful as to the reading or the sense, was considerable. Continued study

posed against all the MSS.; while the position occupied by another line (viii.  $108^{ab}$ ) and of two ślokas (viii. 84, 85) has the support of one MS. only (m'). I have in a few cases transposed or emended the figures which number the vargas. In the former case the asterisk is to the left, in the latter at the top.

¹ More than one-fourth (28) of these are found in the fifth Adhyāya; only three altogether in the first; and eight each in the second, third, and fourth. Thus three-quarters of the emendations occur in the second half of the text.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Only one line (i. 119 $^{cd}$ ) has been trans-

in the light of all the external evidence I could bring to bear, has, however, now reduced these passages to hardly more than half a dozen.

I have, perhaps, been over cautious in the matter of conjectural emendation. If so, it is, I think, the effect of an experience I had at the age of twenty. When a student at the University of Göttingen, I was one day reading an English author, borrowed from the lending library, in the Tauchnitz edition. Here occurred the expression 'milch cow,' which was corrected on the margin to 'milk-cow,' written in a German hand. The lesson conveyed by this correction I have never forgotten. My hand has often been stayed by the reflexion, 'Is this a milk-cow emendation?'

Apart, however, from the question of emendations, it is quite impossible, even though I have always carefully weighed the evidence, that I should in every case have selected the best reading supplied by the MSS. at my disposal. I have, therefore, endeavoured everywhere to furnish the material which will render the correction of any errors I may have left as easy as possible.

#### 12. Arrangement of translation and notes.

Besides the use in the text of asterisks to mark emendations, and of symbols to indicate divergences of recension, a peculiar feature of the present edition is the placing of the critical and illustrative notes, immediately after the translation of each śloka in the second volume. In this way the reader can have under his eye, at the same moment, the text on the one hand, and all the material for its interpretation on the other.

As regards the critical notes, I have very commonly added the readings of MSS. which have practically no independent value, partly to remove doubt as to the independent readings, and partly as evidence of the relationship of the various MSS. In a very few cases the readings of these secondary MSS. appear alone, because I sometimes found, after having returned the primary MS, that I had not specially noted its reading, and so became doubtful, even after careful collation, whether its reading after all agreed with that of the rest. I always remember what a German friend said to me many years ago in regard to assuming that a MS. has a particular reading unless a special statement to the contrary is made: 'ich traue Ihnen nicht!'-When the MSS. of a whole group agree (as to which there is occasionally some doubt, since Mitra does not always note the readings of his MSS.), I simply indicate this by A or B. These symbols, however, never include m1. In the case of emendations or doubtful readings I state my reasons pretty fully, it being so much easier to refute an error when this is done. As to the illustrative notes,

I have not aimed at supplying an elaborate commentary, but only at giving enough to explain the text and facilitate its use as a trustworthy basis for further research. As the translation is for the use of scholars only, it is meant to be a close one in which every word is accounted for. I have endeavoured to make it as clear and serviceable as possible by the employment of parenthetical additions. Wherever I have been doubtful in difficult passages as to the interpretation, I have stated this in a note, leaving it to others to improve upon what I have been able to supply.

#### 13. Irregularities in the text of the Brhaddevata.

Metre. The Brhaddevatā is composed for the most part in the anustubh metre; but, like the other versified works attributed to Saunaka, it contains an admixture of tristubh stanzas, forty-three of which occur in different parts of the work.

It is to be noted that about 120 instances of hiatus are found between the first and second pāda of anustubh lines, or about one case in every ten ślokas. Thus even initial a must sometimes be read after e and o (e. g. ii. 129; iv. 3: but i. 54). The vowels are here for the most part run together in the MSS., and have to be separated in order to restore the metre, as in the case of the Vedic Samhitās. Occasionally some of the MSS. remove the hiatus by the insertion of a particle. In such cases I have always preferred the reading with the hiatus. Owing to this loose connexion between the pādas, I have separated the two halves of the line throughout the text (even in i. 30, 115).

There are several instances of anuṣṭubh pādas, when they form the first half of the line, consisting of nine syllables <sup>1</sup>. In these cases the line always begins with two short syllables. There is one instance of the second pāda containing seven syllables only, but this is accounted for by the line consisting of a pratīka of the Rg-veda, which has to be read with vyūha <sup>2</sup>. Triṣṭubh pādas not infrequently have one syllable too many <sup>3</sup>, while others sometimes end iambically. This irregularity is doubtless due to the fact that jagatī pādas occasionally interchange with tristubh verses.

Grammar. With regard to euphonic combination 4, the Brhaddevatā very usually does not contract a final a or  $\bar{a}$  with a following  $r^5$ ; the hiatus is not avoided even in the case of  $i^6$ . On the other hand, irre-

BD. ii. 25; iv. 102; viii. 68, 70; and one or two other instances as various readings.

r two other instances as various readings.

<sup>2</sup> Rjram ukṣanyāyane: RV. viii. 25. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> e.g. iii. 126, 127; viii. 99.

<sup>\*</sup> I have followed the regular practice of the

MSS. in dropping visarga before a sibilant plus a hard consonant.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> e.g. atha rtus, ii. 13; hence rai rcah,

<sup>. 10.</sup> <sup>6</sup> Naipātikāni rgbhāñji, ii. 78.

gular contraction after the dropping of Visarga is somewhat frequent, especially in the case of pratīkas 1. In two instances a is elided after the dual e: drsyete 'lpāh (i. 8) and dve 'numateh (iv. 88). Sandhi is further applied to a Pragrhya in vaidadaśvy rsī (v. 62; also 89). The irregularities in regard to nouns, pronouns, and verbs are not inconsiderable. The weak base is used in the feminine participle arohatī (vii. 130). The base sudāsa is once used instead of sulās (vi. 34). Adjectives derived from compounds, especially from Devatā-dvandvas, are often irregularly formed: viśvabhaiṣajya (viii. 50), trisāmvatsarika (v. 97); aindrā-soma (vi. 27), somā-pausņa (iv. 91), and others as in the Sarvānukramaņī<sup>2</sup>. The nom. plur. of patnī appears as patnayah (ii. 8, 9, 12; iii. 92) and patnīh (viii. 128) beside the regular patnyah. Prathamasyām (beside dvitīyasyām) occurs once (viii. 95). The form caturbhih is frequently used instead of catasrbhik, sometimes even in direct association with a feminine noun<sup>3</sup>. Enam appears to be once used for enad (i. 73). Mantra is once used as a neuter (viii. 129)4. The neuter haras appears once (v. 19) as a masculine. In the verb, unaugmented forms occur several times: sīdat (iv. 113), barhayat (iv. 69), bodhayat (iv. 115), śāmayat (iv. 53). Anusāsati once stands for the 3rd sing. present (vii. 37); the present base of bandh is twice badhya (v. 134; vi. 14); apāhanat stands for apāhan (iv. 114), mocire for mumucire (vi. 15), asusvapat for asūsupat (vi. 13). The form mathyati has a passive sense (iii. 62). Compound gerunds sometimes take -tvā: namaskrtvā (i. 1), samgrhītvā (ii. 47), ā-nītvā (v. 18); while -ya is once used in the simple gerund santvya (iv. 3). With regard to syntax, the nominative is a few times used for the accusative: hetavah for hetūn (i. 28); pañcāśat for pañcāśatam (vi. 54); bhrātarah for bhrātṛn (iv. 32); and the accusative with iti instead of the nominative occurs several times. The order of the words is frequently disregarded, especially in the case of iti5. This irregularity goes altogether too far in two or three cases 6, making the passage either unintelligible without external evidence, or positively misleading.

Vocabulary. With regard to vocabulary, the vowel of a few words appears shortened under the influence of the metre: sikată (vii. 79), āšīh (v. 170), Nābhāka (vii. 128). To the same cause are due the peculiar formations uruvāsinī (ii. 59) = urvašī, and vāriṣākapa (ii. 69) = vārṣākapa. Brhataspati is meant (ii. 3) for an etymological explanation of brhaspati.

rakşohanādi, vii. 142.

¹ Jātavedātha, ii. 30; tisroktāḥ, vi. 136; vidvāṃ-sarsigatām, vii. 112; samidāhāpryaḥ, iv. 62; dandeti, i. 50; iļeti, iii. 138; tīvrendravāyubhyām, iii. 94; payasvatyuttarā, vii. 10. There are besides a few irregular contractions of pratīkas of a different kind: vitatādiḥ (vitatau), i. 57;

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See my edition, p. x, top.

<sup>3</sup> See Index of Words, under catur.

<sup>4</sup> Probably also in ii. 132.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> v. 46; vi. 91; vii. 12, 46, 111.

<sup>6</sup> See i. 115; ii. 13ª; iii. 92.

A fair number of Vedic words are used, such as kṛntatra (ii. 60), rħīsa (v. 84), āṣṭrī (viii. 68), kāru (ii. 22), kīrin (iii. 96), kṛpaṇyu (ii. 27), tamasvatī (iii. 10), vādhāya (vii. 134), vīdvaṅga (iii. 147), vṛktabarhis (i. 65), śyāvī (iii. 8), sūna (=sūnā: iv. 29); viśva (ii. 134), śukra (vi. 144); kathā as an adverb (ii. 98); the verb ribh, 'to praise' (iii. 96). The use of such words, however, is not always an independent one, as they sometimes occur in passages which are only adaptations of the statements of the Rg-veda¹. The Bṛhaddevatā also contains a few words which have not been noted elsewhere: kuntya, pratipūrvaka, prāiga (adj.), yājamāna (adj.), nānānīya, śaṃnomitrīyā; vi-śokaya, 'to console' (vii. 36), has been borrowed by the Sarvānukramaṇī (x. 33).

#### 14. Summary of the contents of the Brhaddevatā.

The contents of the eight Adhyāyas of the Brhaddevatā do not correspond in any way to the eight Aṣṭakas of the Rg-veda. Thus the enumeration of the deities of the hymns does not begin till near the end of the second Adhyāya (ii. 126). Each Adhyāya contains about thirty vargas of generally five ślokas. The division into Adhyāyas and vargas is quite mechanical, as it often cuts into the middle of a discussion or a story (e.g. the end of vi, or the seventh varga of viii).

The Bṛhaddevatā begins with a long introduction embracing the whole of the first Adhyāya, and twenty-five vargas of the second. This introduction consists mainly of a classification and enumeration of the Vedic deities, in connexion with Prajāpati as representing them collectively, and with the Vedic triad of Fire, Indra or Vāyu, and Sun, as representing respectively the gods of the three worlds. Seven vargas at the end of the introduction contain an interesting grammatical discussion, closely related to the Nirukta, and dealing with particles, prepositions, nouns, pronouns, compounds, and the analysis of words, together with a criticism of Yāska's errors in dividing words?

The main body of the work, commencing with the twenty-sixth varga of the second Adhyāya, is, for the most part, concerned with stating the deities, in their successive order, for the hymns and stanzas of the Rg-veda. It is, however, by no means a mere index of deities, such as the Devatānukramaṇī doubtless was. On the contrary, it contains a considerable amount of other matter, notably about forty legends, meant to explain the circumstances under which the hymns they are connected

With the above irregularities, cp. those collected from the Rgvidhana by Meyer in his edition, pp. viii-xi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This grammatical part of the Introduction has been printed by me, with translation and notes, in the Album-Kern, pp. 333-340.

with, were composed 1. About 300 ślokas, or approximately one-fourth of the whole work, are devoted to these legends. This is the most important, as well as the most interesting portion of the book, for it comprises the oldest systematic collection of legends which we possess in Narrated in an epic style, they are historically connected with a number of stories told in the Mahābhārata. This historical connexion deserves to be carefully examined. Dr. Sieg, in the first part of his meritorious work, 'Die Sagenstoffe des Rg-veda und die indische Itihāsatradition<sup>2</sup>, has done this in the case of some legends. I cannot, however, in the present state of our knowledge, agree with him in supposing that the Brhaddevatā has borrowed from the Mahābhārata. He thinks that the story of Devāpi Ārṣtiṣena is a clear example of such borrowing. In my opinion, the evidence is all the other way. The single fact that Devāpi's patronymic, Ārstisena, has, in the Mahābhārata, become an independent name designating another person, but mentioned along with Devāpi, is a clear indication of the posteriority of the Mahābhārata form of the story; a differentiation of this kind being a not infrequent phenomenon in mythological development. In the Mahābhārata, moreover, a third brother appears, and the name S'amtanu has become S'amtanu. It is, besides, impossible on general grounds that a Vedic work which is undoubtedly earlier than the Sarvānukramanī, and not much later than Yāska, should have borrowed from the Mahābhārata, which must have assumed the form known to us so many centuries later. The possibility even of interpolation appears to me, as regards the legend in question, to be entirely precluded by the internal evidence of the Brhaddevatā 4.

Our text further contains other matters connected with the deities of the Rg-veda, such as an enumeration of Rishis<sup>5</sup>, of female seers<sup>6</sup>, of the steeds of the various gods 7, a detailed account of the Apri hymns 8, and a full discussion of the character of the Vaisvadeva hymns 9. The concluding nine vargas state the gods presiding over various kinds of ritual verses and over the different tones, with some remarks about knowing the deities of the Veda. Important and interesting is the statement, occurring in the Anuvākānukramaņī also, as to a different sequence of the groups of hymns in the first Mandala 10. The statements of the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A list of these is given in Appendix iv, pp. 132, 133.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pp. 150; Stuttgart, 1902.

<sup>3</sup> Brhaddevatā vii. 155-viii. 9.

<sup>4</sup> Cp. my review of Sieg's work in the Deutsche Litteraturzeitung, Sept. 19, 1903, columns 2302-4; and my History of Sanskrit

Literature (London, 1900), p. 287.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ii. 129-131; iii. 55-57.

<sup>6</sup> ii. 82-84 = Ārṣānukramaņī x. 100-102.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> iv. 140–142.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ii. 158–iii. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>0</sup> ii. 132-134; iii. 41-52.

<sup>10</sup> iii. 125; see note a.

Brhaddevatā about the khilas, or supplementary hymns, are curious. Both of these subjects have been ably discussed by Prof. Oldenberg in his Prolegomena with reference to the evidence then available.

#### 15. The khilas of the Rg-veda in the Brhaddevatā.

With regard to the khilas, a more trustworthy text than Mitra's, and the discovery of new evidence, enable us now to speak with greater precision on many points. Thus we can now say with certainty that the Bṛhaddevatā knows nothing of four khilas which Meyer, in his preface to the Rgvidhāna (p. xxvi), supposes to be referred to in the corrupt MS. (b) of the Bṛhaddevatā which he used.

The relation of our text to the khilas is peculiar in two ways. In the first place, the Sarvānukramaṇī, which is so largely based on the Bṛhaddevatā, makes no mention of the thirty-seven khilas 2 to which the Bṛhaddevatā refers. It only notices the group of khilas in the eighth Maṇḍala 3 besides referring to the existence, after Rg-veda i. 99, of a group of hymns by Kaśyapa 4.

In the second place, of the twenty-five khilas printed in Aufrecht's <sup>5</sup>, and of the thirty-two in Max Müller's edition of the Rg-veda <sup>6</sup>, the Brhaddevatā refers to only seven <sup>7</sup>, while, on the other hand, it mentions thirty other khilas not in Aufrecht.

Of the total of thirty-seven khilas, eleven occur after Rg-veda i. 73, seven are found at the end of the fifth Mandala, one after vi. 44 (B), the remaining eighteen being scattered through the latter half of the tenth Mandala<sup>8</sup>. Of the thirty not in Aufrecht, about twenty have been known

- <sup>1</sup> Die Hymnen des Rg-veda, Band 1, Metrische und textgeschichtliche Prolegomena, Berlin, 1888; see chapter v: Die Säkala-und die Väshkala-Şäkhā.
- <sup>2</sup> These may be found in their respective places by consulting Appendix iii, Index of Deities, part i, pp. 116 ff.; and the corresponding pratīkas in Appendix i, part i, pp. 105 ff.
- 3 One of these (58) is not mentioned in any MS. of Sarvānukramaņī, two of them (57, 58) are not mentioned in the Brhaddevatā, while the whole group is ignored in the Ārṣānukramaņī.
- <sup>4</sup> This reference is based on Brhaddevatā iii. 130: see note <sup>a</sup>.
  - <sup>5</sup> Second ed., vol. ii, pp. 672-688.
- <sup>6</sup> Second ed., vol. iv, pp. 519-541; see introductory remarks there.

- <sup>7</sup> Aufrecht's vii, viii (v.r.), xviii, xx (M.M. xxvii), xxii, xxiii, xxv.
- 8 Two after x. 84, one after 85, two after 103, three after 128, one after 137, two after 151, one after 162, one after 166, one after 184, four after 191. In these thirty-seven khilas we probably have the additional matter of the Bāskala recension which the Brhaddevatā follows (cp. iii. 125 and Anuvākānukramanī 21). They probably constitute eight groups corresponding to the eight hymns which the Bāskalas are stated to have in excess of the S'ākalas (Anuv. Anuk., 36). Thus the eleven Sauparna khilas would form one (cp. Weber, Literature, p. 313, bottom) and samjitanam and the two following would form another of fifteen stanzas (cp. Oldenberg, Prolegomena, p. 495, bottom).

to exist from the mention of their pratīkas or some general reference in other Vedic works, but of the rest not a trace has been found till now.

It was a most fortunate circumstance that when I read a paper at the Hamburg Congress of Orientalists, in September 1902, on my forthcoming edition of the Brhaddevatā, I said a good deal about the khilas which are referred to in that work. As a result of these remarks, I heard, in March last, from my friend Prof. E. Leumann, of Strassburg, telling me that he had in his possession a transcript made by the late Dr. H. Wenzel of a collection of khilas found in a MS, of the Rg-veda which was purchased in Kashmir by the late Prof. Bühler 1. I gladly availed myself of his kind offer to lend me this transcript; and by great good fortune Dr. Wenzel's note-book arrived in time for me to utilize, in my translation and notes, the material which it contained in regard to every khila mentioned in the text of the Brhaddevatā. It has proved of the utmost service, since it has saved me from several mistakes, besides giving certainty in various passages where all would otherwise have been conjecture. In addition to the information I have supplied in the notes regarding the thirty-seven khilas mentioned in the text, it is here only possible to give a brief account of the collection as a whole. Now that the text is accessible it will be interesting to investigate how many of the eighty-nine 2 hymns contained in it are referred to in Vedic works. The Brhaddevatā alone quotes more than three-eighths of the whole number. There are indications that the text has been well preserved. Thus the initial padas of the first four stanzas of the khila brahma jajñānam quoted in the Aitareya Brāhmana (i. 19. 1-4) are found practically without any variation of reading and in the same order in the Kashmir collection.

The khilas are here arranged in five Adhyāyas, which are subdivided into vargas. Each Adhyāya has prefixed to it a regular Anukramaṇī, giving the pratīka, the Rishi, the deity, and the metre of the following group of hymns. The position of the khila is indicated by the appended pratīka of the hymn of the Rg-veda which immediately follows. The first Adhyāya contains twelve khilas, the first corresponding to Aufrecht's no. i, from which it differs in the initial pāda only. Then come the eleven Sauparṇa hymns, of which, as they have been the subject of a good deal of speculation 3, I give the beginnings, along with the number of stanzas contained in each: 1. sasvan nāsatyā (14); 2. pra dhārayantu madhunaķ (7); 3. jyotiṣnan-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See his 'Detailed Report,' Bombay, 1877, Appendix i, No. 5, and some account of the MS., p. 35 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I am not yet certain as to the exact number, being still doubtful in a few cases as to whether

what seems one khila may not really be two.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cp. Meyer, Rgvidhāna, p. xxiv; Oldenberg, Prolegomena, p. 508; Weber, History of Indian Literature, English Translation, and ed., p. 313 f.

tam ketumantam tricakram (10); 4. kṛśas tvam bhuvanasya te (11); 5. imāni vām bhāgadheyāni sisratah (7); 6. ayam somas suṣomo adribudhnah (6); 7. yadā yunjāthe maghavānam āśum (3); 8. yam gachathas sutapā devavantam (6); 9. ayam somo devayāvān sumedhāh (4); 10. idam devā bhāgadheyam (8); 11. āśvinā vahatam pīvarīh (8). This makes an aggregate of eighty-four stanzas.

The second Adhyāya contains seventeen hymns, eleven of which are printed in Aufrecht's edition (ii-xii). The six others which follow the S'rīsūkta are described in the notes on Brhaddevatā v. 91, 92. The thirteenth (cakṣuḥ) and the fifteenth (svapnaḥ) each consist of a single stanza only, while the corresponding khilas in Aufrecht (viii and x) have two and eight additional stanzas respectively.

The third Adhyāya contains twenty-two hymns, the last being that of Nakula (brahma jajñānam). Of these only five appear in Aufrecht, and one besides in Max Müller. Two of the latter are much shorter than in Aufrecht or Max Müller. The tenth, beginning pāvamānīh, in which there is a lacuna after the middle of the third stanza, has six stanzas according to the Anukramanī; while in Aufrecht this khila has no fewer than twenty. The seventeenth (dhruvā) , which consists of a single stanza, forms the conclusion of a khila of six stanzas in Aufrecht. Aufrecht's xvi, consisting of one stanza, is not to be found in the collection.

The fourth Adhyāya consists of fourteen khilas, most of which are quoted by the Bṛhaddevatā and all of which are described in the notes  $^4$ . Six of them are found in Aufrecht  $^5$ , one of these, however  $(\bar{a} \ r\bar{a}tri)$ , having only four stanzas to Aufrecht's fourteen.

The fifth Adhyāya comprises at least twenty-three khilas, of which, however, only the first four are noticed in the Bṛhaddevatā. The last in Aufrecht is one of these (saṃjñānam). The fifth, of eleven stanzas, beginning agnir deveddhaḥ and characterized in the Anukramaṇī as yajūṃṣi, is mentioned in the Aitareya Brāhmaṇa. The eighteenth, with eighteen stanzas, beginning etā aśvāḥ (= AV. xx. 129. 1), is in the Anukramaṇī ascribed to Aitaśa. The nineteenth, of six stanzas, beginning vitatau kiraṇau (=AV. xx. 133. 1-6), is referred to in the Bṛhaddevatā (i. 57) as an example of 'enigma.' It is quite possible that several of the stanzas which seem to be quoted in the Bṛhaddevatā from other Vedas, may really be meant to refer to khilas of the Rg-veda.

With the exception of a few small lacunae, which could probably be

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> xiii, xiv, xv, xvii, xviii.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> That beginning ilaiva (no. xviii).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> This khila seems to be treated by the Bṛhaddevatā as the last stanza of RV. x. 85. Cp. vii. 137, note <sup>b</sup>; Oldenberg, Prolego-

mena, p. 507, bottom.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> See notes on viii. 44, 45, 51, 58, 59, 69, 93.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Corresponding to his xix, xx. 1, xx. 2-12, xxii, xxiii, xxiv.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> See notes on viii. 93, 94, 100.

filled up in most cases from corresponding stanzas in the later Vedas, the text of the khilas is complete, and as far as I have been able to examine it yet, seems to be very fairly correct. Hence there seems reason to believe that a satisfactory edition of the text of these khilas could be produced from the Kashmir MS.

#### 16. Appendices.

In order to make this edition as useful as possible, I have added seven appendices to the text. The first (pp. 105-114) contains an alphabetical list of all the Vedic pratīkas occurring in the Brhaddevatā. Besides Rg-vedic stanzas there occur here only pratīkas of the khilas and of a few verses from other Samhitās, mainly the Taittirīya. A few pratīkas represent only the first member of a word or compound (ambi-, sam-, aghora-). In a very few cases the pratīka is slightly altered for metrical reasons, chiefly by the dropping of visarga (e.g. kankata, tīvrā, danḍā) and subsequent contraction with iti.

The second appendix furnishes a list of the authorities quoted by the Bṛhaddevatā. It will be observed that the only ones frequently mentioned are Yāska (eighteen times), S'aunaka (fifteen times), S'ākaṭāyana (eight times), the Aitareya Bṛāhmaṇa (eight times), S'ākapūṇi (seven times), and Gālava (five times). It is somewhat remarkable that the Aitareya is mentioned, with only one exception, in passages peculiar to B, while S'ākaṭāyana and S'ākapūṇi never appear in such passages, and Yāska only two or three times. The references to S'aunaka are, on the other hand, almost equally divided between B and the common text.

The third appendix (pp. 116-131) furnishes an Anukramaṇī of the deities as stated by the Bṛhaddevatā, with the deviations of the Sarvānukramaṇī added in the footnotes. These variations, which consist mainly of omissions of details on the part of the Sarvānukramaṇī, are otherwise surprisingly few and unimportant. They are doubtless due to modified statements in other authorities, principally, no doubt, the Devatānukramaṇī which we do not possess, but which Ṣadguruśiṣya often quotes. This commentator, in fact, sometimes expressly notes that the Sarvānukramaṇī follows the combined statements of the two Anukramaṇīs.

The fourth appendix (pp. 132, 133) gives an alphabetical list, with cross references, of the stories related in the Brhaddevatā.

The fifth (pp. 134, 135) contains a list of passages following the order of occurrence in the Bṛhaddevatā, which are quoted elsewhere, chiefly in Ṣadguruśiṣya, Ṣāyaṇa, and the Nītimañjarī.

The sixth (pp. 136-154) is of critical importance as furnishing, in

parallel columns, the evidence for the relationship of the Brhaddevatā to eight other texts, notably the Nirukta and the Sarvānukramanī.

The last and longest appendix (pp. 155-198) is a very full index of the words and names occurring in the Brhaddevata. I have excluded from it all words occurring in pratikas (Appendix i), in the list of authorities (Appendix ii), and the names of constantly recurring deities and the corresponding derivative adjectives (such as agni, agneya), as these may all be found by consulting Appendix iii. Thus, agni and agneya are omitted when occurring after the end of the introduction (ii. 125), unless there is some special reason for specifying them. Words of any importance found in various readings are also given and indicated as such (e.g. antra). I have found this index extremely useful to myself, not only for the purposes of the translation, but for the final revision of the text. The help afforded by the possibility of constantly comparing cognate passages has been very considerable, and has often led to certainty in regard to the correct reading or sense, when I should otherwise have remained in doubt, or perhaps altogether in the dark. Indeed, I doubt whether a difficult Sanskrit text can ever be satisfactorily edited without an index of the entire work made before the editor sends his first sheet to This is one of the reasons why I have long had a strong objection to the wretched method of bringing out texts in fasciculi. It has, as far as I can see, absolutely nothing in its favour. The editor probably begins to bring out his text before he knows it thoroughly, and the final fasciculus, if it ever sees the light, probably has, or ought to have, a long list of corrigenda in consequence. Meanwhile the work remains practically useless to scholars, while its interpretation is rendered additionally difficult by its hidden errors. Much loss of time is also entailed; for while, for instance, the whole of the present work of about 560 pages has taken less than a year to pass through the press, experience shows that four fasciculi of, say, 100 pages spread themselves over some six years in the process of publication. I am also convinced that it is the duty of every competent and careful editor, not only to refrain from this futile form of publication, but to extract as much material as possible from his text while engaged in editing it. As he must, necessarily, he more familiar with his text than any one else is likely to make himself, research is sure to be more rapidly advanced by the adoption of this method.

#### 17. Acknowledgment of obligations.

There now remains to me only the pleasant duty of thanking all those who have in any way assisted in the production of the present work. One or more valuable notes, which I have utilized in one form or another,

I owe to Prof. Lanman, Prof. Kielhorn, C. I. E., D. Litt. (Oxon.), Prof. J. Eggeling, Prof. Aufrecht 1, Prof. Hanns Oertel, and Dr. E. Sieg.

To my friend Prof. Ernst Kuhn I must express my gratitude for his kindness in placing at my disposal his eminent father's material, which considerably lightened my labours, especially in their initial stage.

Prof. Leumann has placed not only myself, but all other Vedic scholars, under an obligation by lending me Dr. Wenzel's transcript of the Kashmir Khila collection. The information extracted from it will, I believe, render the present work more useful in furthering Vedic studies than anything else which it supplies.

Mr. A. B. Keith has read proofs of the whole text and translation with great care and insight, and I have benefited by his many sagacious suggestions in regard to both parts of the work. This is the third book of mine in which he has rendered me these valuable services within the course of four years. Mr. J. C. Pembrey, Hon. M.A. (Oxon.), the Oriental Reader at the Clarendon Press, has as usual gone far beyond what his duty required in the care he has bestowed on correcting the final proofs of this book. The advantage accruing to the present work from the minute attention of a man who has fifty-seven years' experience in reading Sanskrit proofs behind him, can hardly be over-estimated.

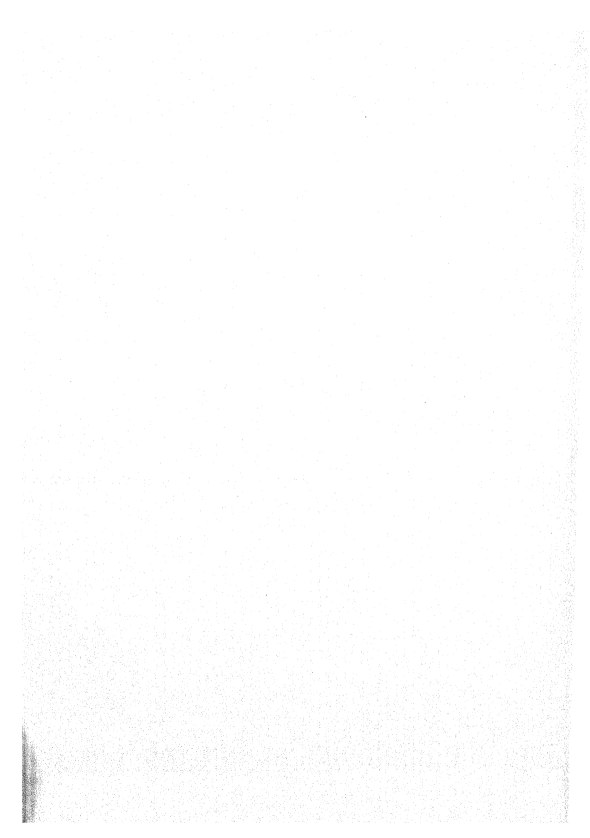
To Prof. Lanman's unrivalled skill in editorship I am indebted for many improvements in the arrangement of matter and details of typography, which will render this book more useful to scholars than it would otherwise have been. I must also thank him sincerely for having given me the opportunity of editing the Bṛhaddevatā, a task from which I have derived more enjoyment than from any other work I have yet taken in hand.

A. A. MACDONELL.

OXFORD, July 27, 1904.

and glossaries to Vedic and other works, have been acquired by the India Office Library and will soon be available for the use of scholars.

I am very glad that the extraordinarily extensive and valuable collectanea of this veteran scholar, consisting largely of indexes



## ॥ ऋष शीनकीयवृहद्देवताप्रार्यः॥

मन्त्रदृग्यो नमस्कृता समामायानुपूर्वेशः। सूक्तर्गर्धर्चपादानाम् ऋग्यो वस्यामि दैवतम् ॥१॥ वेदितव्यं दैवतं हि मन्त्रे मन्त्रे प्रयत्नतः। दैवतज्ञो हि मन्त्राणां तदर्थमवगछति ॥२॥ तिबतांस्तदभिप्रायान् ऋषीणां मन्त्रदृष्टिषु। विज्ञापयित विज्ञानं कमीिण विविधानि च ॥३॥ न हि कश्चिदविज्ञाय याचातथ्येन दैवतम्। लीक्यानां वैदिकानां वा कर्मणां फलमश्रुते ॥४॥ प्रथमी भजते लासां वर्गोऽग्निमिह दैवतम्। डितीयो वायुमिन्द्रं वा तृतीयः सूर्यमेव च ॥५॥ अर्थमिछन्षिर्देवं यं यमाहायमस्विति। प्राधान्येन स्तुवन्मक्या मन्त्रस्तद्देव एव सः ॥६॥ स्तुतिस्तु नामा रूपेण कर्मणा बान्धवेन च। स्वर्गायुर्धनपुचाद्येर् ऋर्थेराशीस्तु कथ्यते ॥ ९॥ स्तुत्याशिषौ तु यास्वृक्षु दृश्येनेऽस्पास्तु ता इह। ताभ्यश्वाल्पतरास्ताः स्युः स्वर्गो याभिस्तु याच्यते ॥ ।।। स्तुवनां वेद सर्वोऽयम् अर्थयत्येष मामिति। स्तीतीत्यर्थे बुवनां च सार्थं मामेष पश्यति ॥९॥ स्तुवद्भिवी बुवद्भिवी ऋषिभिस्तस्वद्शिभिः। भवत्युभयमेवोक्तम् उभयं ह्यर्थतः समम् ॥१०॥

311

811

प्रत्यक्षं देवतानाम यस्मिन्मन्त्रेऽभिधीयते। तामेव देवतां विद्यान् मन्त्रे लघाणसंपदा ॥ ११॥ तस्मातु देवतां नामा मन्त्रे मन्त्रे प्रयोगवित्। बहुत्वमभिधानां च प्रयत्नेनोपलक्षयेत् ॥ १२॥ संपूर्णमृषिवाच्यं तु सूक्तमित्यभिधीयते। दृश्यनो देवता यिसन् एकस्मिन् बहुषु इयोः ॥ १३॥ देवताषीर्षाञ्चलस्तो वैविध्यं च प्रजायते। च्छिषमूक्तं तु यावन्ति सूक्तान्येकस्य वै स्तुतिः ॥ १४॥ श्रूयनो तानि सर्वाणि ऋषेः सूक्तं हि तस्य तत्। यावदर्थसमाप्तिः स्याद् अर्थसूक्तं वदन्ति तत् ॥१५॥ समान छन्दसो याः स्युस् तळन्दः सूक्त सुच्यते। वैविध्यमेवं सूक्तानाम् इह विद्याद्यथातथम् ॥ १६॥ देवतानामधेयानि मन्त्रेषु चिविधानि तु। मूक्तभाइयथवर्गाञ्ज तथा नैपातिकानि तु ॥ १७॥ मूक्तभाक्ति भजनो वै सूक्तान्यृग्भाक्ति वै क्युचः। मन्त्रेऽन्यदैवतेऽन्यानि निगद्यनोऽच कानिचित् ॥१७॥ सालोक्यात्साहचर्याद्या तानि नैपातिकानि तु। तसाइहुपकारेऽपि सूक्ते स्यासूक्तभागिनी ॥१९॥ देवता तद्यथा सूक्तम् अविशेषं प्रतीयते। भिन्ने सूक्ते वदेदेव देवतामिह लिङ्गतः ॥२०॥ तच तच यथावच मन्त्रान्कर्ममु योजयेत्। देवतायाः परिज्ञानात् ति कर्म समृध्यते ॥२१॥ श्राद्यन्तयोस्तु सूक्तानां प्रसङ्गपरिकीर्तनात्। स्तोतृभिर्देवता नामा उपेश्वेतेह मन्त्रवित् ॥२२॥ तत्खल्वाहुः कतिभ्यस्तु कर्मभ्यो नाम जायते।

ર્દ્ધા

मत्वानां वैदिकानां वा यद्वान्यदिह किंचन ॥२३॥ नवभ्य इति नैरुक्ताः पुराणाः कवयश्च ये। मधुकः श्वेतकेतुश्व गालवश्चेव मन्वते ॥२४॥ निवासालमें णो रूपान् मङ्गलाडाच आशिषः। यदृद्धयोपवसनात् तथामुषायणाच यत्॥२५॥ चतुर्भ्य इति तचाहुर् यास्त्रगार्ग्यरथीतराः। ज्ञाशिषोऽयार्थवेरूपाद् वाचः कर्मण एव च ॥२६॥ सर्वाख्येतानि नामानि कर्मतस्वाह शौनकः। आशी रूपं च वाच्यं च सर्वं भवति कर्मतः॥२९॥ यदृद्धयोपवसनात् तथामुष्यायणाच यत्। तथा तदिप कमेव तच्छृगुध्वं च हेतवः ॥२४॥ प्रजाः कर्मसमुत्या हि कर्मतः सन्त्रसंगतिः। क्वचित्संजायते सच निवासान्तत्प्रजायते ॥२०॥ यादृछिकं तु नामाभि धीयते यच कुचचित्। श्रीपम्यादिप तिंबद्याद् भावस्येवेह कस्यिचत् ॥३०॥ नाकमेकोऽस्ति भावो हि न नामास्ति निरर्थकम्। नात्यच भावाचामानि तस्मात्सवीणि कर्मतः ॥३१॥ मङ्गलात्क्रियते यच नामीपवसनाच यत्। भवत्येव तु सा ह्याशीः स्वस्त्यादेर्मङ्गलादिह ॥३२॥ अपि कुत्सितनामायम् इह जीवेत्कथं चिरम्। इति क्रियन्ते नामानि भूतानां विदितान्यपि ॥३३॥ मन्त्रा नानाप्रकाराः स्युर् दृष्टा ये मन्त्रदर्शिभिः। स्तुत्या चैव विभूत्या च प्रभावाद्देवतात्मनः ॥३४॥ स्तुतिः प्रशंसा निन्दा च संशयः परिदेवना। स्पृहाशीः कत्थना याञ्चा प्रश्नः प्रेषः प्रविह्का ॥३५॥

नियोगश्वानुयोगश्व श्वाघा विलिपतं च यत्। ञ्जाचिखासाय संलापः पविचाखानमेव च ॥३६॥ 911 ञ्चाहनस्या नमस्कारः प्रतिराँधस्तयेव च। संकल्पश्च प्रलापश्च प्रतिवाक्यं तथेव च ॥३९॥ प्रतिषेधोपदेशी च प्रमादापहूनी च ह। उपप्रेषश्च यः प्रोक्तः संज्वरो यश्च विस्मयः ॥३६॥ ञ्जाकोशोऽभिष्टवश्चेव होपः शापस्तयेव च। उपसर्गो निपातश्च नाम चाख्यातिमत्यिप ॥३९॥ भूतं भव्यं भविष्यं च पुमान् स्त्री च नपुंसकम्। एवंप्रकृतयो मन्त्राः सर्ववेदेषु सर्वशः॥४०॥ वाक्यार्थदर्शनार्थीया ऋचोऽर्धचीः पदानि च। बाह्मणे चाथ कल्पे च निगद्यनोऽच कानिचित्॥४१॥ t II शब्देनोचरितेनेह येन द्रव्यं प्रतीयते। तदस्रविधी युक्तं नामेत्याहुर्मनीषिणः ॥४२॥ ऋष्टी यच प्रयुज्यनो नानार्थेषु विभक्तयः। तनाम कवयः प्राहुर् भेदे वचनलिङ्गयोः ॥४३॥ क्रियासु बङ्घीष्वभिसंश्रितो यः पूर्वापरीभूत इहेक एव। क्रियाभिनिर्वृत्तिवशेन सिड आख्यातशब्देन तमर्थमाहुः॥४४॥ क्रियाभिनिवृत्तिवशोपजातः कृदन्तशब्दाभिहितो यदा स्यात्। संख्याविभक्त्रय्ययिलङ्गयुक्तो भावस्तदा द्रव्यमिवीपलस्यः॥४५॥ ९॥ यथा नानाविधेः शन्देर् ऋपश्यनृषयः पुरा। विविधानीह वाक्यानि तान्यनुक्रमतः शृणु ॥४६॥ रूपादिभि स्तुतिः प्रोक्ता आशीः स्वर्गादिभिस्तथा। यानि वाक्यात्यतोऽन्यानि तान्यपि स्युरनेकधा ॥४९॥ मन्त्रे प्रशंसा भोजस्य चिच इत् सोभरे स्तुतिः।

ञ्जाकीशार्थास्तु दृश्यन्ते माता चेत्यभिमेथति ॥ ४५॥ ऋङ् मोघमनं निन्दा च शापी यो मेत्यृगेव तु। याञ्जा यदिन्द्र चिचेति छोपोऽभीदमिति लुचि ॥४९॥ आशीस्तु वात आ वातु दराडेति परिदेवना। प्रश्नम्य प्रतिवाक्यं च पृछामि लेत्यृचौ पृथक् ॥५०॥ संशयोऽधः स्विदासीच कत्यना स्यादहं मनुः। इमं नो यज्ञमित्यस्यां नियोगः पाद उच्यते ॥ ५१॥ इह ब्रवीतनुयोगः संलाप ऋगुपीप मे। प्रतिषेधोपदेशौ तु ऋक्षेर्मत्यक्षसंस्तुतौ ॥५२॥ श्राख्यानं तु हये जाये विलापः स्यान्नदस्य मा। अवीरामात्मनः श्चाघा सुदेव इति तु स्पृहा ॥५३॥ नमस्कारः शुनःशेषे नमस्ते श्रस्तु विद्युते। संकल्पयन्निदं तुल्योऽहं स्यामिति यदुच्यते ॥५४॥ संकल्पस्तु यदिन्द्राहं प्रलापस्वेतशस्य यः। महानग्याहनस्या स्यात् प्रतिराधो भुगित्यपि ॥ ५५॥ प्रमादस्वेष हनाहं न स स्व इत्यपहूवः। इन्द्राकुत्सेत्युपप्रेषो न विजानामि संज्वरः ॥ ५६॥ होता यश्चदिति प्रेषः को अद्येति तु विस्मयः। जामयेऽपह्वो नेषा विततादिः प्रवस्हिका ॥ ५९॥ न मृत्युरासीदित्येताम् श्राचिख्यासां प्रचक्षते। श्रभिशापीऽप्रजाः सन्तु भद्रमाशीस्तु गोतमे ॥५८॥ बद्धयेवंप्रकारं तु शक्यं द्रष्टुमितीदृशम्। वक्तं प्रयोगतश्चेषाम् ऋक्सूक्तार्धर्चसंश्रितम् ॥५०॥ एते तु मन्त्रवाच्यार्था देवतां सूक्तभागिनीम्। संश्रयनो यथान्यायं स्तुतिस्वचानुमानिको ॥६०॥

9011

9911

भवद्गास्य भवस्य जङ्गमस्यावरस्य च। अस्यैके सूर्यमेवैकं प्रभवं प्रलयं विदुः ॥६१॥ श्चमतश्च सतश्चेव योनिरेषा प्रजापतिः। यदक्षरं च वाच्यं च यथेतड्स शाश्वतम् ॥६२॥ कृत्वेष हि चिधात्मानम् एषु लोकेषु तिष्ठति। देवान्यथायथं सर्वान् निवेश्य स्वेषु रिष्मिषु ॥६३॥ एतज्ञृतेषु लोकेषु अग्निभूतं स्थितं विधा। ज्युषयो गीभिर्चिना व्यक्तितं नामभिस्तिभः ॥६४॥ तिष्ठत्येष हि भूतानां जठरे जठरे ज्वलन्। निस्थानं चैनमर्चन्ति होनायां वृक्तविहिषः ॥६५॥ इहैष पवमानीऽग्निर् मध्यमोऽग्निर्वनस्पतिः। श्रमुष्मिनेव विप्रेस्तु लोकेऽग्निः शुचिरुच्यते ॥६६॥ इहामिभूतस्वृषिभिर् लोके स्तुतिभिरीळितः। जातवेदा सुतो मध्ये सुतो वैश्वानरो दिवि ॥६९॥ रसान् रिक्मिभरादाय वायुनायं गतः सह। वर्षत्येष च यह्नोके तेनेन्द्र इति स स्मृतः ॥ ६ ।।। अग्निरिसिन्येन्द्रस्तु मध्यती वायुरेव च। सूर्यो दिवीति विज्ञेयास् तिस्न एवेह देवताः ॥६०॥ एतासामेव माहाल्यान् नामान्यत्वं विधीयते। तत्ततस्यानविभागेन तच तचेह दृश्यते ॥ ७०॥ तासामियं विभूतिर्हि नामानि यदनेकणः। श्राहुस्तासां तु मन्त्रेषु कवयोऽन्योन्ययोनिताम् ॥ १९॥ यथास्थानं प्रदिष्टास्ता नामान्यत्वेन देवताः । तज्जकास्तत्प्रधानाश्च केचिदेवं वदन्ति ताः ॥७२॥ पृथक्पुरस्ताद्ये तूका लोकादिपतयस्त्रयः।

9311

तेषामात्मेव तत्सर्वे यद्यक्रितः प्रकीर्त्यते ॥७३॥ तेजस्वेवायुधं प्राहुर् वाहनं चैव यस्य यत्। इमामेन्द्रीं च दिव्यां च वाचमेवं पृथक् स्तुताम् ॥ ७४॥ बहुदेवता स्तुतयो डिवलांस्तुतयश्च याः। प्राधान्यमेव सर्वासु पतीनामेव तास्विप ॥ ७५॥ 9411 स्थानं नामानि भक्तीश्व देवताया स्तुती स्तुती। संपादयनुपेक्षेत यां कांचिदिह संपदम् ॥ ७६॥ अग्रिभिक्तस्तुतान्सवीन् अग्रावेव समापयेत्। यदिन्द्रभिक्त तच्चेन्द्रे सूर्ये सूर्यानुगं च यत्॥ १९॥ निरुपते हिवर्यस्ये सूक्तं च भजते च या। सैव तत्र प्रधानं स्यान् न निपातेन या स्तुता ॥ ७ ६॥ इति चयाणामेतेषाम् उक्तः सामासिको विधिः। समासेनेवसुक्तस्तु विस्तरेण लनुक्रमः ॥ ७०॥ ञ्जवश्यं वेदितव्यो हि नाम्नां सर्वस्य विस्तरः। न हि नामान्यविज्ञाय मन्ताः शक्या हि वेदितुम् ॥ ५०॥ १६॥ सस्वान्यमूर्तान्यपि च देवतावन्महर्षयः। तुष्टुवुर्च्छ्वयः शस्त्रा तासु तासु स्तुतिष्विह ॥ ५१॥ यैस्विप्तरिन्द्रः सोमश्च वायुः सूर्यो बृहस्पतिः । चन्द्रोऽय विष्णुः पर्जन्यः पूषा चाप्यृभवोऽिश्वनौ ॥ ६२॥ रोद्सी महतो देवाः पृथिच्यापः प्रजापतिः। देवी च मिचावरुणी पृथक् सह च तावुभी ॥ ६३॥ विश्वे च देवाः सविता लष्टा वे रूपकृत्मतः। अश्वीऽचमृतिजी वजी यावाणी रथसंयुताः ॥५४॥ स्तुताः पृथक् पृथक् स्वैः स्वैः सूक्तेर्क्युग्मिश्च नामिनः। स्तृतौ स्तृतौ प्रवस्थामि तानि तेषामनुक्रमात् ॥ ५५॥ 9911

व्यवस्थेनमन्त्रमाग्नेयं लिङ्गरग्नेश्व लिश्वतम्। हविष्यङ्किप्रधानेश्व नामाहानेश्व केवलेः ॥ ५६॥ ऐन्द्रस्तु मन्त्रो वायथैर् लिङ्गेरेन्द्रैश्व लस्यते । नामधेयैश्व वजस्य बलकृत्या बलेन च ॥६९॥ सीर्यस्तु लिङ्गेः सूर्यस्य गुणैः सर्वेश्व तेजसेः। नामधेयेश्व चन्द्रस्य सूक्तं च भजतेऽच येः ॥ ७ ॥ ॥ एतासां देवतानां तु नामधेयानुकीर्तनेः। यस्य यस्येह यावन्ति न व्यवस्यन्यतोऽन्यथा ॥ ५०॥ ऋयं प्रयोगस्वेतेषां ज्योतिषां चिषु वर्तताम्। लोकेषु मन्त्रविधिद्यान् प्रयोगे नावसीद्ति ॥ ९०॥ नीयतेऽयं नृभिर्यस्मान् नयत्यस्मादसौ च तम्। तेनेमी चक्रतः कर्म सनामानी पृथक् पृथक् ॥ ९१॥ यिंद्यते हि जातः सञ् जातेर्येद्याच विद्यते। तेनेमौ तुल्यनामानौ उभौ लोकौ समाप्रुतः ॥ ९२॥ विसृजन्नयमेतेषां भाजते च्योद्धि मध्यमः। निपातमाचे कथ्यने तथाग्रेयानि कानिचित् ॥ ९३॥ अर्चिभिः केश्ययं लियर् विद्युद्धिश्वेव मध्यमः। असी तु रिमिभः केशी तेनैनानाह केशिनः ॥ ९४॥ एतेषां तु पृथक्लेन चयाणां केशिनामिह। संलस्यनो प्रक्रियासु चयः केशिन इत्यृचि ॥ ९५॥ न चैवेषां प्रसृतिवी विभूतिस्थानजन्म वा। निर्वेक्तं शक्यमेतेहिं कृत्वं व्याप्तमिदं जगत् ॥ ९६॥ वैश्वानरं श्रितो ह्यप्रिर् ऋप्तिं वैश्वानरः श्रितः। अनयोजीतवेदास्तु तथेते जातवेदसी ॥९९॥ सालोक्याचैकजातलाट् व्याप्तिमह्नाचु तेजसः।

9511

तस्य तस्येह देवलं दृश्यन्ते च पृथक् स्तुताः ॥ ए ।।। यत्वाग्नेयमिति ब्रूमः सूक्तभाक् तत्र पार्थिवः। जातवेदस्यमित्युक्ते सूक्तेऽस्मिन्मध्यमः समृतः ॥ ९९॥ वैश्वानरीयमिति तु यच ब्रूमीऽय वा कचित्। सूर्यः सूक्तस्य भाक् तत्र ज्ञेयो वैश्वानरस्तुतौ ॥१००॥ सूर्यप्रसूतावग्नी तु दृष्टी पार्थिवमध्यमी। एतेषामेव लोकानां चयाणामध्वरेऽध्वरे ॥१०१॥ रोहात्प्रत्यवरोहेण चिकीर्षन्नाप्रिमारुतम्। शस्त्रं वैश्वानरीयेण सूक्तेन प्रतिपद्यते ॥१०२॥ ततस्तु मध्यमस्याना देवतास्वनुशंसति। रुद्रं च मरुतश्चेव स्तोनियेऽग्निमिमं पुनः ॥१०३॥ यथैतदुक्तमेतेषां विभूतिस्थानसंभवम्। तथा च देवदेवस्य तच तचेह दृश्यते ॥१०४॥ यद्यच पृथिवीस्थानं पार्थिवं चायिमाश्रितम्। तत्सर्वमानुपूर्व्येण कथ्यमानं निबोधत ॥ १०५॥ जातवेदाः श्रितो ह्ययिम् ऋप्तिं वैश्वानरः श्रितः। द्रविगोदास्तथेध्मश्च श्रितश्चाग्निं तनूनपात् ॥ १०६॥ नराशंसः श्रितश्वेनम् एनमेवाश्रितस्विद्धः। बहिंडीरश्च देखोऽग्रिम् एनमेव तु संश्रिताः ॥१००॥ नक्तीषासा च दैया च होतारावेतदाश्रया। देव्यस्तिसः श्रिताश्चेनं लष्टा चैवेतदाश्रयः ॥१०७॥ ष्रितो वनस्पतिश्वेनं स्वाहाकृतय एव च। अश्वश्व शकुनिश्वेव मग्डूकाश्वेतदाश्रयाः ॥ १००॥ यावाग्रश्चेनमञ्जाश्च नराशंसस्तथा रथः। दुन्दुभिश्वेषुधिश्वेनं हस्तद्वीऽभीशवी धनुः ॥ ११०॥

109

2911

ज्या चैतदाश्रितेषुश्व श्रिता अश्वाजनी च या। वृषभो दुघणश्चेनम् एनं पितुरुलूखलम् ॥१११॥ नद्यश्वेवेनमापश्च सर्वा श्रोषधयश्च ह। राच्यायाय्यरायानी श्रहेळा पृथिवी तथा ॥११२॥ भजेते चैनमेवाली इन्डभूते च रोदसी। मुसलोलूखले चैनं हविधाने च ये स्मृते ॥ १९३॥ जोष्ट्री चोर्जाह्ती चैनं शुतुद्या च विपाट् सह। यो च देवी शुनासीरो तो चाग्नी चैतदास्त्रयो ॥११४॥ लोकोऽयं यच वे प्रातः सवनं क्रियते मखे। वसन्तशरदी चर्तू स्तोमीऽनुष्टुबधो चिवृत् ॥११५॥ **2311** गायची चैकविंशश्च यच साम र्यंतरम्। साध्याः साम च वैराजम् ञ्राष्ट्राश्च वसुभिः सह ॥ ११६॥ इन्द्रेण च मरुद्रिश्व सोमेन वरुणेन च। पर्जन्येनर्तुभिश्वेव विष्णुना चास्य संस्तवः ॥१९७॥ अस्येवाग्रेस्तु पूष्णा च सामाज्यं वहर्णेन च। देवतामर्थतस्त्रज्ञो मन्त्रेः संयोजयेडविः ॥११५॥ असंस्तुतस्यापि सतो हिवरेकं निरुपते। देवतावाहनं चैव वहनं हविषां तथा ॥ ११९॥ कर्म दृष्टे च यत्किंचिद् विषये परिवर्तते। इत्युक्तोऽयं गणः सर्वः पृथिव्यग्न्याश्रयो महान् ॥ १२०॥ १४॥ यश्वेन्द्रो मध्यमस्थानो गणः सोऽयमतः परः। विमानानि च दिव्यानि गणश्चाप्सरसां तथा ॥ १२१॥ इन्द्राश्रयस्तु पर्जन्यो रुद्रो वायुर्वृहस्पतिः। वरुणः कश्च मृत्युश्च देवश्च ब्रह्मणस्पतिः ॥ १२२॥ मन्युश्व विश्वकर्मा च मिनः छोनपतिर्यमः।

तार्स्यो वास्तोष्पतिश्वेव सरस्वांश्वेवमच ह ॥१२३॥ अपांनपाद्धिकाश्व सुपर्गोऽथ पुरूरवाः। ज्ञुतोऽसुनीतिर्वेनश्च तस्यैतस्याश्रयेऽदितिः ॥ १२४॥ लष्टा च सविता चैव वातो वाचस्पतिस्तथा। धाता प्रजापतिश्वेव अथर्वागाश्व ये स्मृताः ॥१२५॥ श्येनश्रेवैवमिप्रश्र तथेळा चैव या स्मृता। विधातेन्दुरहिर्बुध्यः सीमोऽहिरथ चन्द्रमाः ॥१२६॥ 11119 विश्वानरश्च वै देवो स्ट्राणां संस्तृतो गणः। मस्तोऽङ्गिरसश्चेव पितरश्चर्भुभिः सह ॥१२०॥ राका वाक् सरमाशाश्व भृगवोऽ ग्र्या सरस्वती। यम्युर्वेशी सिनीवाली पथ्या स्वस्तिरुषाः कुहूः ॥१२५॥ पृथियमुमतिर्धेनुः सीता लाह्या तथैव गौः। गौरी च रोदसी चैव इन्द्राख्याश्वेष वे पतिः ॥१२०॥ छन्दिस्त्रष्टुप् च पङ्किश्व लोकानां मध्यमश्व यः। एतेष्वेवाश्रयो विद्यात् सवनं मध्यमं च यत् ॥१३०॥ ऋतू च यीष्महेमन्ती यच सामोच्यते वृहत्। शकरीषु च यत्रीतं नामा तत्साम शाकरम् ॥१३१॥ नामा तसाम शाकरम्॥

॥ इति वृहद्देवतायां प्रथमीऽध्यायः॥

२६॥

ञ्चाह चैवास्य ही स्तोमाव् ञ्चात्रयी शाकटायनः। यश्व पञ्चदशो नामा संख्यया निणवश्व यः ॥१॥ संस्तुतश्चिव पूष्णा च विष्णुना वरुणेन च। सोमवाय्वियकुत्तेश्व ब्रह्मणस्पतिनेव च ॥२॥ बृहतस्पतिना चैव नामा यश्वापि पर्वतः। कासुचित्केचिदित्याहुर् निपाता स्तुतिषु स्तुताः ॥३॥ मिनश्च श्रूयते देवो वस्रोन सहासकृत्। रुद्रेण सीमः पूष्णा च पुनः पूषा च वायुना ॥४॥ वातेनेव च पर्जन्यो लक्ष्यतेऽन्यच वै क्वचित्। ऋस्वर्धर्वेषु पादेषु सूक्तेष्वेषु तु कृत्वणः ॥५॥ रसादानं तु कमीस्य वृत्रस्य च निवर्हेणम्। स्तुतेः प्रभुतं सर्वस्य वलस्य निखिला कृतिः ॥६॥ इत्येन्द्रो मध्यमस्थानो गणः सम्यगुदाहृतः। यः परस्तु गणः सौर्यो द्युस्थानस्तं निवोधत ॥९॥ तस्य मुख्यतमौ देवाव् अश्विनौ सूर्यमाश्रितौ। वृषाकपायी सूर्योषाः सूर्यस्येव तु पत्नयः ॥ ७॥ अमुतोऽवाङ् निवर्तनो प्रतिलोमास्तदाश्रयाः। पुरोदयात्तामुषसं सूया मध्यंदिने स्थिते ॥ ९॥ वृषाकपायीं \* सूर्यस्य तामेवाह्स्तु निमुचि । तस्यात्रये सरायुष्य भगः पूषा वृषाकिपः ॥१०॥ यमो वैश्वानरो विष्णुर् वस्गाश्चेकपादजः। पृण्यवी च समुद्रश्च देवाः सप्तर्षयश्च ये ॥११॥

911

ञ्चादित्याः केशिसाध्याश्व सविता वसुभिर्मनुः। दध्यङ्कथर्वा विश्वे च वाजिनो देवपानयः ॥१२॥ असी तृतीयं सवनं लोकः साम च रैवतम्। वैरूपं चैव वर्षाम्य शिशिरोऽच ऋतुस्तचा ॥१३॥ नयस्त्रिंशश्व य स्तोमः कृष्टा सप्तदशश्व यः। छन्दश्च जगती नामा तथातिछन्दसश्च याः ॥१४॥ पौरुषं चाहुरस्थैतत् सर्वमेव तु पौरुषम्। एतस्येव तु विज्ञेया देवाः संस्तविकास्त्रयः ॥१५॥ चन्द्रमाश्चेव वायुश्च यं च संवत्सरं विदुः। केचित्रु निर्वपन्यस्य सौर्यवैश्वानरं हविः ॥१६॥ सौर्यवैश्वानरीयं हि तत्तूक्कमिव दृश्यते। ऋगर्धचों ऽथवा पादो बृचो वा यदि वा तृचः ॥१७॥ अनेन तु प्रवादेन दृष्टा मूर्धन्वता स्तुतिः। सूर्यवैश्वानराग्नीनाम् ऐकात्म्यमिह दृश्यते ॥१६॥ हरणं तु रसस्यैतत् कर्मामुच च रिश्मिभः। येन नातिविजानन्ति सर्वभूतानि चघ्रुषा ॥१९॥ विभागिमममेतेषां विभूतिस्थानसंभवम्। संयग्विजानन्मन्त्रेषु तं तु कर्मसु योजयेत्॥२०॥ अध्यापयवधीयानो मन्त्रं चैवानुकीर्तयन्। स्थानं सालोकां सायुज्यम् एतेषामेव गछति ॥२१॥ अग्रेस्तु यानि सूक्तानि पञ्च नामानि कारवः। षड्विंशतिस्तथेन्द्रस्य प्राहुः सूर्यस्य सप्त च ॥२२॥ तेषां पृथङ्किर्वचनम् एकैकस्येह कर्मजम्। उच्यमानं यथान्यायं शृणुध्यमिखलं मया ॥२३॥ जातो यदये भूतानाम् अयणीरध्वरे च यत्।

311

नामा संनयते वाङ्गं स्तुतोऽग्निरिति सूरिभिः ॥२४॥ द्रविणं धनं वलं वापि प्रायछद्येन कर्मणा। तत्कर्म दृष्ट्वा कुलास्तु प्राहेनं द्विणोदसम् ॥२५॥ अयं तनूनपादियर् असी हि तननात्तनुः। ततस्तु मध्यमो जज्ञे स्थानेऽयं मध्यमात्रतः ॥२६॥ ञ्चननारां प्रजामाहुर् नपादिति कृपएयवः। नपादमुष्य चैवायम् अग्निस्तेन तनूनपात्॥२७॥ पृथक्किन समासिस्तु यज्ञे यच्छस्यते नृभिः। स्तुवन्याप्रीषु तेनेमं नराशंसं तु कारवः ॥२৮॥ पुनाति यदिदं विश्वम् एवाग्निः पार्थिवोऽय च। वैखानसर्षिभिस्तेन पवमान इति स्तुतः ॥२०॥ भूतानि वेद यज्जाती जातवेदाय कथ्यते। यचैष जातविद्योऽभूट् वित्तं जातोऽधिवेति वा ॥३०॥ विद्यते सर्वभूतेर्हि यद्या जातः पुनः पुनः। तेनेष मध्यभागेन्द्रो जातवेदा इति स्तुतः ॥३१॥ अशिष्ठ एष यतु चीन् व्यायेको व्योसि तिष्ठति। तेनैनमृषयोऽर्चनाः कर्मणा वायुमबुवन् ॥३२॥ चीणीमान्यावृणोत्येको मूर्तेन तु रसेन यत्। तयैनं वरुणं शक्त्या स्तुतिष्वाहुः कृपएयवः ॥३३॥ ऋरोदीदनारिक्षे यद् विद्युद्दृष्टिं ददनृणाम्। चतुर्भिर्ऋषिभिस्तेन रुद्र इत्यभिसंस्तुतः ॥३४॥ चतुर्विधानां भूतानां प्राणो भूता व्यवस्थितः। ईष्टे चैवास्य सर्वस्य तेनेन्द्र इति स स्मृतः ॥३५॥ इरां दृणाति यत्काले महिझः सहितोऽखरे। रवेण महता युक्तस् तेनेन्द्रमृषयोऽ जुवन् ॥३६॥

UII

કૃષ

यदिमां प्रार्जयत्येको रसेना बरजेन गाम्। कालेऽनिरीर्वशश्वर्षितन पर्जन्यमाहतुः॥३७॥ तर्पयत्येष यह्नोकाञ् जन्यो जनहितस्य यत्। परो जेता जनियता यहाग्रेयस्ततो जगी ॥३६॥ नृहन्ती पाति यस्त्रोकाव् एष ही मध्यमोत्तमी। बृहता कर्मणा तेन बृहस्यतिरितीळितः ॥३९॥ ब्रह्म वाग् ब्रह्म सत्यं च ब्रह्म सर्विमिदं जगत्। पातारं ब्रह्मणस्तेन शीनहोत्र स्तुवज्जगी ॥४०॥ अनं क्षितिभ्यो विदधद् यदृतुष्वविशित्धितौ। नेनैनमाह क्षेत्रस्य वामदेव स्तुवन्पतिम् ॥४१॥ मनसेमं तु यहूच्यं मध्यमं लोकमाश्रितम्। शंसत्सत्येन सत्ये वे स एष स्तुतवानृतम् ॥४२॥ रवेणान्तारसैः श्चिप्ते स्थितो व्योन्येष मायया। ऋतस्य ख्रोक इत्येष पुनश्चेनं ततोऽत्रवीत् ॥४३॥ वास्तु प्रयद्यं हो कस्य मध्यमः स तु पाति यत्। तेन वास्तोष्पतिं प्राह चतुर्भिरिममौर्वशः ॥४४॥ वाचा वेदा ह्यधीयनो वाचा छन्दांसि तच ह। अथो वाक् सर्वमेवेदं तेन वाचस्पति स्तुतः ॥४५॥ न कुतश्वन यहीनो वृत्वा तिष्ठति मध्यमः। राहूगण ऋषिस्तेन प्राहेनं गीतमोऽदितिम् ॥४६॥ प्रजाभ्यस्वेष यच्छर्म कमिछन्मनसा सुखम्। हिरएयगर्भस्तेनैनम् ऋषिरर्चनुवाच कम् ॥४९॥ इह प्रजाः प्रयद्यन्स संगृहीत्वा प्रयाति च। ऋषिर्विवस्वतः पुचं तेनाहेनं यमो यमम् ॥४६॥ मिनीकृत्य जना विश्वे यदिमं पर्युपासते।

**511** 

मिन इत्याह तेनैनं विश्वामिन स्तुवन्स्वयम् ॥४०॥ निदाघमासातिगमे यदृतेनावति श्चितिम्। विश्वस्य जनयन्वर्भ विश्वकर्मेष तेन सः॥५०॥ सरांसि घृतवन्यस्य सन्ति लोकेषु यन्त्रिषु। सरस्वनामिति प्राह वाचं प्राहुः सरस्वतीम् ॥५१॥ प्राणभूतस्तु भूतेषु यडेनत्येषु तिष्ठति । तेनेनं वेनमाहर्षिर् वेनो नामेह भागवः॥५२॥ समृजे मासि मास्येनम् अभिमत्य तपोऽयजम् । तेनैनं मन्युरित्याह मन्युरेव तु तापसः ॥५३॥ यदनकाले भूतानाम् एक एव नयत्यसून्। तेनासुनीतिरुक्तोऽयं स्तुवता श्रुतबन्धुना ॥५४॥ निदायमासातिगमे जन्म मध्ये भवत्यपाम् । नप्तारमाह तेनेनम् ऋषिर्गृत्समद स्तुवन् ॥ ५५॥ अपामचरगभींघम् आद्धासोऽष्टमासिकम्। याक्रन्दत्यसकृत्मध्ये दिधकास्तेन कथ्यते ॥ ५६॥ मासेन संभृतं गर्भे नवमेनाथ मासिकम्। स्वयं क्रन्दन्दधात्युर्चे। धातेत्यृग्भिः स गीयते ॥५७॥ स्तीर्थेऽन्तरिक्षे श्चियति यद्या तूर्थे श्चरत्यसी। अरिष्टनेमिस्तार्स्थार्षेस् तार्स्थं तेनैवमुक्तवान् ॥ ५८॥ रुवन्योम्युद्यं याति कृत्तनाडिसृजन्नपः। पुरूरवसमाहैनं स्ववाक्येनीरुवासिनी ॥ ५०॥ यतु प्रचावयवेति घोषेण महता मृतम् । तेन मृत्युमिमं सन्तं स्तौति मृत्युरिति स्वयम् ॥६०॥ नामा संबुसुकी नाम यमपुत्री जद्यन्यजः। संवर्तयंत्तमः सूर्याद् उषसं च प्रवर्तयन् ॥६१॥

9011

दिवाकरं प्रसीत्येकः सविता तेन कर्मणा। उदितो भासयंह्योकान् इमांश्रीष स्वरिश्मिभः। स्वयं विसष्टस्तेनेनम् ऋषिराह स्तुवन्भगम् ॥६२॥ पुष्यन् श्चितिं पोषयित प्रणुदन् रिमिभिस्तमः। नेनेनमस्तीत्पृषेति भरद्वाजस्तु पञ्वभिः ॥६३॥ चीणि भानित रजांस्यस्य यत्पदानि तु तेजसा। तेन मेधातिथिः प्राह विष्णुमेनं चिविक्रमम् ॥६४॥ कृता सायं पृथग्याति भूतेभ्यस्तमसोऽत्यये। प्रकाशं किरगः कुर्वस् तेनेनं केशिनं विदुः॥६५॥ संप्रत्येकेकशस्त्वेनं यन्मन्यन्ते पृथङ्कराः। विश्वे विश्वानरस्तेन कर्मणा स्तुतिषु स्तुतः ॥ ६६॥ वृषेष कपिलो भूला यन्नाकमधिरोहति। वृषाकिपरसी तेन विश्वस्मादिन्द्र उत्तरः। रिष्मिभिः कम्पयनेति वृषा विषेष्ठ एव सः ॥६७॥ सायाहकाले भूतानि स्वापयनस्तमेति यत्। वृषाकिपरितो वा स्याद् इति मन्त्रेषु दृश्यते ॥६५॥ चिषु धन्वेति हीन्द्रेण प्रयुक्तो वारिषाकपे। विष्णातेर्विशतेर्वा स्याद् वेवेष्टेर्याप्तिकर्मणः। विषाुर्निरुचाते सूर्यः सर्वे सर्वान्तरश्च यः ॥६०॥ पञ्च षड्विंशतिश्वेव यानि नामानि सप्त च। सम्यगग्रीन्द्रसूर्याणां तान्युक्तानि यथाक्रमम् ॥७०॥ नैपातिकानां नामां तु प्रागुक्तेनीमलक्ष्येः। संपन्नानां पृथक्केन परिसंख्या न विद्यते ॥ ९१॥ पार्थिवी मध्यमा दिया वागिप चिविधा तु या। तस्याः सूक्तानि नामानि यथास्यानं निवोधत ॥ ७२॥

1159

9311

कृत्सं तु भजते सूक्तम् एषा नद्य स्तुता भुवि। यदा चैनं भजन्यापो यदा चौषधयो यदा ॥ १३॥ अर्एयानी च राभी च श्रहा चोषाः सरस्वती। पृथिवी चैव नामेषा भूताप्वर्चं भजन्ति च ॥ 9४॥ अयायी नामतोऽपेषा भूताग्नेयेषु केषुचित्। स्तुता निपातमाचेण तच तचेह दृश्यते ॥ ७५॥ मध्ये सत्यदितिवीक् च भूता चैषा सरस्वती। समयं भजते सूक्तं चिभिरेव तु नामभिः ॥ ७६॥ एषेव दुगा भूलचं कृता स्यात्मूक्तभागिनी। तनामानि यमीन्द्राणी सरमा रोमणोर्वणी। भवत्यग्या सिनीवाली राका चानुमितः कुहूः ॥ ७०॥ गीर्धेनुर्देवपत्योऽ या पथ्या स्वस्तिश्व रोदसी। नेपातिकानि ऋग्भाञ्जि येषां नामानि कानिचित् ॥ ७ ८॥ यदा तु वाग्भवत्येषा सूर्यामुं लोकमाश्रिता। तथा सूक्तमुषा भूता सूर्या च भजतेऽखिलम् ॥ ७०॥ वृषाकपायमृचं भूला सरायूर्डे च ते भ्रुवम्। निपातमानं भजते द्युवच पृथिवी सती ॥ ६०॥ सूर्यामेव सतीमेतां गौरीं वाचं सरस्वतीम्। पश्यामी वैश्वदेवेषु निपातेनैव केवलाः ॥ ६१॥ 9811 घोषा गोधा विश्ववारा ऋपालोपनिषिबषत्। ब्रसजाया जुहूनाम अगस्यस्य स्वसादितिः ॥६२॥ इन्द्राणी चेन्द्रमाता च सरमा रोमशोर्वशी। लोपामुद्रा च नद्यश्व यमी नारी च शश्वती ॥ ६३॥ श्रीलाक्षा सापराज्ञी वाक् श्रद्धा मेधा च दक्षिणा। रानी सूर्या च साविनी ब्रह्मवादिन्य ईरिताः ॥ ७४॥

नवकः प्रथमस्वासां वर्गस्तुष्टाव देवताः। ऋषिभिर्देवताभिश्व समूदे मध्यमी गणः ॥ ६५॥ श्रात्मनो भाववृत्तानि जगौ वर्गस्तयोत्तमः। उत्तमस्य तु वर्गस्य य सुषिः सैव देवता ॥ ५६॥ 9911 ञ्जात्मानमस्तौडर्गस्तु देवतां यस्तथोत्तमः। तस्मादात्मस्तवेषु स्याद् य ऋषिः सैव देवता ॥५९॥ संवादेष्वाह वाक्यं यः स तु तस्मिन्भवेद्धिः। यस्तेनोच्येत वाक्येन देवता तच सा भवेत्॥ ६६॥ उच्चावचेषु चार्थेषु निपाताः समुदाहृताः। कर्मोपसंयहार्थे च क्विचौपम्यकारणात् ॥ ५०॥ जनानां पूरणार्था वा पादानामपरे कचित्। मितास्रोषु यन्येषु पूरणार्थास्वनर्थकाः ॥९०॥ कमीमिद्यित विज्ञेया ये लनेकार्थकाश्व ते। इव न चिन् चलार उपमार्था भवन्ति ते ॥ ९१॥ 9511 उपमार्थे नकारस्तु क्वचिदेव निपात्यते। मितास्रोषु यन्येषु प्रतिषेधे लनल्पशः ॥ ९२॥ इयन इति संख्यानं निपातानां न विद्यते। वशात्मकरणस्थेते निपात्यनो पदे पदे ॥ ९३॥ उपसर्गास्तु विज्ञेयाः क्रियायोगेन विंशतिः। विवेचयिना ते द्यर्थं नामाख्यातविभित्तिषु ॥ ९४॥ ञ्चन्तं श्रदन्तरित्येतान् **ञाचार्यः शाकटायनः**। उपसर्गान् कियायोगान् मेने ते तु चयोऽधिकाः ॥९५॥ चीएयेव लोके लिङ्गानि पुमान् स्त्री च नपुंसकम्। नामसूक्तप्रयोगेषु वाच्यं प्रकरणं तथा ॥ ९६॥ 9011 तेषां तु नामभिलिङ्किर् यहणं सर्वनामभिः।

2911

कृताकृतस्य सद्शो गृहीतस्य पुनर्यहः॥९९॥ पादमूक्तऋगर्धर्चनामात्यत्यानि यानि च। सर्वे नामानि चैवाहुर् अन्ये चैवं यथा कथा ॥ ९५॥ प्रधानमर्थः शब्दो हि तत्रुणायत इष्यते। तस्मानान्वयोपायैः शब्दानर्थवशं नयेत् ॥ ९९॥ अतिरिक्तं पदं त्याज्यं हीनं वाक्ये निवेशयेत्। विप्रकृष्टं च संद्ध्याद् आनुपूर्वीं च कल्पयेत् ॥१००॥ लिङ्गं धातुं विभक्तिं च संनमेत्रच तच च। यद्यस्याच्छान्दसं मन्त्रे तत्तत्तुर्यातु लौकिकम् ॥१०१॥ यावतामेव धातूनां लिङ्गं रूढिगतं भवेत्। अर्थश्वाप्यभिधेयः स्यात् तावित्रर्गुणवियहः ॥१०२॥ धातूपसर्गावयवगुणशब्दं विधातुजम् । बह्रेकधातुजं वापि पदं निर्वाच्यलक्ष्णम् ॥१०३॥ धातुजं धातुजाज्जातं समस्तार्थजमेव वा। वाक्यजं व्यतिकीर्णे च निवीच्यं पञ्चधा पदम् ॥१०४॥ **डिगुर्डन्होऽव्ययीभावः कर्मधारय एव च**। पञ्चमस्तु बहुवीहिः षष्ठस्तत्पुरुषः स्मृतः ॥ १०५॥ वियहाबिवेचः कार्यं समासेष्विप तडिते। प्रविभज्येव निर्व्रूयाद् दराहाही दराझ इत्यपि ॥१०६॥ भाया रूपवती चास्य रूपवङ्गार्य इत्यपि। इन्द्रश्व सोमश्वेत्येवम् इन्द्रासोमी निदर्शनम् ॥१०७॥ शन्दरूपं पदार्थश्व व्युत्पत्तिः प्रकृतिर्गुणः। सर्वमेतदनेकार्थं दशानवगमे गुणाः ॥ १०५॥ सामान्यवाचिनः शन्दा विशेषे स्थापिताः क्वचित्। पलायने यथा वृत्तिः को नु मर्या इतीषते ॥१०९॥

2311

1189

विशेषवाचिनस्वन्ये सामान्ये स्थापिताः क्वित्। हिमेनायिमिति मन्त्रे हिमश्च्दो निदर्शनम् ॥ १९०॥ पदमेकं समादाय विधा कृता निरुक्तवान्। पूरुषादः पदं यास्को वृक्षेवृक्ष इति त्वृचि ॥ १११॥ अनेकं सत्तथा चान्यद् एकमेव निरुक्तवान्। श्रहणी मा सकृत्मन्त्रे मासकृ वियहेण तु ॥ ११२॥ पदयवायेऽपि पदे एकीकृत्य निरुक्तवान्। गर्भे निधानमित्येते न जामय इति लृचि ॥११३॥ पदजातिरविज्ञाता तः पदेऽर्थः शितामनि । स्वरानवगमोऽधायि वने नेत्यृचि दर्शितः ॥११४॥ शुनःशेपं नराशंसं द्यावा नः पृथिवीति च। निरस्कृतेतिप्रभृतिष्व् अर्थादासीत्क्रमी यथा ॥ १९५॥ वर्णस्य वर्णयोलोंपो बहूनां व्यञ्जनस्य च। अवाणीति कपिनीभा देनी यामीत्यघासु च ॥११६॥ अर्थात्पदं स्वाभिधेयं पदाडाक्यार्थनिर्णयः। पदसंघातजं वाक्यं वर्णसंघातजं पदम् ॥११९॥ अर्थात्मकरणाह्मिङ्गाद् श्रीचित्यादेशकालतः। मन्त्रेष्वर्थविवेकः स्याद् इतरेष्विति च स्थितिः ॥ ११৮॥ इति नानान्वयोपायैर् नैरुक्ते यो यतेत सः। जिज्ञासुर्वेद्यणो रूपम् ऋपि दुष्कृत्यरं वजेत् ॥ ११९॥ यथेदमये नैवासीद् असदप्यथवापि सत्। जज्ञे यथेदं सर्वे तद् भाववृत्तं वदन्ति तु ॥ १२०॥ भावप्रधानमाख्यातं षड्विकारा भवन्ति ते। जन्मास्तिलं परीणामी वृिह्हीनं विनाशनम् ॥ १२१॥ एतेषामेव षषां तु येऽन्ये भावविकारजाः।

ते यथावाक्यमभ्यूद्धाः सामर्थ्यान्मन्त्रवित्तमेः ॥१२२॥ देवानां च पितृणां च नमस्त्रारेस्तथेव च। ग्रथ व्यस्तं समस्तं वा पृणु व्याहतिदेवतम् ॥१२३॥ व्याहतीनां समस्तानां देवतं तु प्रजापितः। व्यस्तानामयमित्रश्च वायुः सूर्यश्च देवताः॥१२४॥ वाग्देवत्योऽथवाथेन्द्रो यदि वा परमेष्टिनः। श्रोंकारो वैश्वदेवो वा बास्रो दैवः क एव वा॥१२५॥

**2411** 

RV. : आग्नेयं प्रथमं सूक्तं मधुछन्दस आर्षेकम् । ज्ञेयाः सर्वेऽन्यदेवत्यास् तृचाः सन्नातं उत्तराः ॥ १२६ ॥ वायव्यः प्रथमस्वेषाम् ऐन्द्रवायव उत्तरः। मैचावरणोऽयाश्विनोऽपैन्द्रोऽतो वैश्वदेवकः ॥१२०॥ तन्नामा विश्वलिङ्गो वा गायचोऽन्यस्तु यस्तृचः। बहुदैवतमन्यतु वैश्वदेवेषु शस्यते ॥ १२८॥ लूंशे दुवस्यो शायाते गोतमेऽथ ऋजिश्वनि। अवत्सारे परुद्धेपे अनी दीर्घतमस्यृषी ॥ १२०॥ विसष्ठे नाभानेदिष्ठे गये मेधातिथौ मनौ। कक्षीवति विहय्ये च बहुष्वत्येष्वयर्षिषु ॥१३०॥ ञ्चगस्त्ये बृहदुक्ये च विश्वामिचे च गाथिनि। दृश्यन्ते विप्रवादाश्व तासु तासु स्तुतिष्विह ॥१३१॥ बहीनां संनिपातस्तु यस्मिन्मन्त्रे प्रदृश्यते । ञ्जाचार्यो यास्त्रणागिडल्यी वैश्वदेवं तदाहतुः ॥ १३२॥ पादं वा यदि वार्धचेम् ऋचं वा सूक्तमेव वा। विश्वदेवं वदेत्सर्वे यत्तिंचिडहुदैवतम् ॥१३३॥ ज्युषिभिर्देवताः सर्वा विश्वाभि स्तुतिभि स्तुताः। संज्ञा तु विश्वमित्येषा सर्वावाशी निपातिता ॥ १३४॥

२६॥

रिहा।

1199

सारस्वतस्तु सप्तम एताः प्रजगदेवताः। सरस्वतीति विविधम् ऋक्षु सर्वासु सा स्तुता ॥ १३५॥ नदीवद्देवतावच तचाचार्यस्तु शौनकः। नदीवनिगमाः षट् ते सप्तमी नेत्युवाच ह ॥१३६॥ अम्ब्येका च दृषद्वत्यां चिच इच सरस्वती। इयं गुष्मेभिरित्येतं मेने यास्त्रस्तु सप्तमम् ॥१३९॥ पशोः सारस्वतस्येतां याज्यां मैनायणीयके। प्राधान्याङ्वविषः पश्यन् वाच एवेतरोऽव्रवीत् ॥ १३६॥ सुरूपकृत्नुमित्येन्द्रं सप्त चान्यान्यतः परम्। षळादह स्वधामनु मारुत्योऽनन्तरा चरुचः ॥१३९॥ एका वीळु चिदिन्द्राय महिन्नः सह गीयते। तस्या एकान्तरायास्तु अर्धचीं उनयो बिदेवतः ॥ १४०॥ मरुज्ञणप्रधानो हीत्यं चेन्द्रो विचिकित्सितः। मन्दू समानवर्चसा मन्दुना वा सवर्चसा ॥१४१॥ मन्दू इति प्रगृह्णिना येषामेव डिदेवतः। एकदेवत्यमाष्ट्राच्यो विज्ञायाध्ययनात्पदम् ॥१४२॥ रोदसी देवपत्नीनाम् अथर्वाङ्गिरसे यथा। मरुज्ञणप्रधानेयम् आचार्याणां स्तुतिर्मता ॥ १४३॥ मरुज्ञग्रधानताद् इन्द्रस्तु विचिकित्सितः। मरुत्रणं महेन्द्रस्य समांशं सकलं विदुः ॥ १४४ ॥ श्रिमित्यग्निदैवत्यं पाट्स्तच हिदेवतः। निर्मथ्याहवनीयार्थाव् ऋग्निनाग्निः सिमध्यते ॥ १४५॥ वितीये बादशर्चे तु प्रत्यृचं यास्तु देवताः। स्तूयने ह्ययिना साधै तासां नामानि मे शृणु ॥ १४६॥ प्रथमायां स्तुतश्रेध्मो वितीयायां तनूनपात्।

नराशंसस्तृतीयायां चतुर्थ्या स्तूयते त्विळः ॥१४९॥ वर्हिरेव तु पन्चम्यां हारो देव्यस्ततोऽन्यया। नक्तोषासा तु सप्तम्याम् अष्टम्यां संस्तुती सह ॥ १४८॥ दैव्याविति तु होतारी नवम्यामृचि संस्तुताः। तिस्रो देव्यो दशम्यां तु ज्ञेयस्वष्टैव तु स्तुतः ॥ १४०॥ एकादश्यां तु सूक्तस्य स्तुतं विद्याद्वनस्पतिम्। बादश्यां तु स्तुता देवीर् विद्यान्स्वाहाकृतीरिति ॥ १५०॥ सूक्तेऽस्मिन्प्रत्यृचं यास्तु देवताः परिकीर्तिताः। ता एव सर्वास्वाप्रीषु वितीया तु विकल्पते ॥१५१॥ प्रेषेः सहाप्रीसूक्तानि तान्येकादश सन्ति च। यजूंषि प्रेषसूक्तं वा दशेतानीतराणि तु ॥१५२॥ सौचामणानि तु चीणि प्राजापत्याश्वमेधिके। पुरुषस्य तु यन्मेधे यजुःष्वेव तु तानि षट् ॥१५३॥ अनैव प्रेषसूक्तं स्यान् न यजुः घ्वाद्रियेत तत्। तेषां प्रेषगतं सूक्तं यच दीर्घतमा जगी ॥१५४॥ मेधातियौ यदुक्तं च चीएयेवोभयविना तु। ऋषौ गृत्समदे यच वाध्यश्वे च यदुच्यते ॥१५५॥ नराशंसवदनेश्व ददर्श च यदीर्वशः। तनूनपादगस्त्यश्व जमदिग्नश्व यज्जगौ ॥ १५६॥ विश्वामित्र ऋषिर्यञ्च जगौ वै काश्यपोऽसितः। मेधातियेर्क्युचां यास्तु प्रोक्ता द्वादश देवताः ॥ १५७॥ संपद्यनो यथाग्निं ताः संपदं तां निबोधत। इध्मो यः सर्वमेवाग्निर् अयं हीध्मः सिमध्यते। ध्मातेवेंतत्कृतं रूपं ध्मातो हीध्मः सिमध्यते ॥ १५७॥ ध्मातो हीध्मः समिध्यते ॥ ॥ इति वृहद्देवतायां दितीयोऽध्यायः ॥

3011

3911

तनूनपादयं तेव नामा यद्यत्यसी तनुम्। नपादिति प्रजामाहुर् ऋमुतोऽस्य च संभवम् ॥१॥ नराशंसिमहैके तु अग्रिमाहुरथेतरे। नराः शंसन्ति सर्वेऽस्मिन् आसीना इति वाध्वरे ॥२॥ एतमेवाहुरन्येऽग्निं नराशंसोऽध्वरे ह्ययम्। नरैः प्रशस्य आसीनेर् आहुश्वेवर्तिजो नरः ॥३॥ इळस्वृषिकृतं रूपम् ईडेश्व स्तुतिकर्मणः। इळावांस्तेन वोक्तोऽग्निर् इंडिना वर्डिंकर्मणा ॥४॥ बहिरेवायमग्रिस्तु सर्वे हि परिवृंहितम्। अनेन यडुतो वा सन् इध्मेन परिवृहितः ॥५॥ बारस्तु देव्यो याः प्रोक्ता विश्वेषां तास्तु पत्नयः। अग्रायीमनुवर्तनो तथाग्राय्यिमिव च ॥६॥ अयो भुवं स्थितास्तास्तु संस्तूयनोऽप्रिना सह। प्राधान्यं तासु चैवाग्ने स्तुतिष्वेव हविःषु च ॥ ९॥ नक्तोषासौ च ये देव्याव् आग्नेय्यावेव ते समृते। श्याच्याग्रेयी हि कालस्य तस्यैवोषाः कलेव तु ॥ ७॥ तम उद्धत्युषा नक्तानक्तीमां हिमबिन्दुभिः। अपि वाच्यक्तवर्णेति नञ्पूर्वाञ्वेरिदं भवेत् ॥९॥ सा हि दोषा भवत्यादी निशीये सा तमस्वती। नामा भवत्युषाश्चेव सेषा प्रागुदयाद्रवेः ॥ १०॥ दैयाविति तु होताराव् अग्नी पार्थिवमध्यमी। दिव्यादमेहिं जज्ञाते देव्यी तेनेह जन्मना ॥ ११॥

911

811

तिसस्तु देव्यो याः प्रोक्तास् निस्थानेवेह सा तु वाक्। चिविधेनोच्यते नामा ज्योतिःषु चिषु वर्तिनी ॥१२॥ ऋग्निमेवानुगेळा तु मध्यं प्राप्ता सरस्वती। ऋमुं स्थिताधि लोकं तु भारती भवति ह्यसी ॥ १३॥ सेषा तु निविधा वाग्वै दिवि च व्योम्नि चेह च। व्यस्ता चैव समस्ता च भजत्यग्रीनिमानिप ॥१४॥ वष्टा तु यस्वयमेव पार्थिवोऽग्निरिति स्तुतिः। पार्थिवस्यास्य वर्चः स्युः कस्यापृक् चार्तवेषु च ॥ १५॥ विषितस्वद्यतेवां स्यात् तूर्णमञ्जत एव वा। कर्मसूत्रारणी वेति तेन नामेतदस्रुते ॥ १६॥ यः सहस्रतमो रश्मी रवेश्वन्द्रमुपाश्चितः। सोऽपि त्रष्टारमेवाग्निं परं चेह च यन्मधु ॥१९॥ प्रादाइसापि सुप्रीतः सुताय तद्यवणः। स चाभवदृषिस्तेन ब्रह्मणा दीन्निमन्तरः ॥ १८॥ तमृषिं निषिषेधेन्द्रो मैवं वीचः क्वचिन्मध्। न हि प्रोक्ते मधुत्यस्मिञ् जीवनां लोल्जाम्यहम् ॥१९॥ तमृषिं लिश्वनी देवी विविक्ते मध्वयाचताम्। स च ताभ्यां तदाचष्टे यदुवाच शचीपतिः ॥२०॥ तमबूतां तु नासत्याव् आश्येन शिरसा भवान्। मध्याशु याहयलावां मेन्द्रश्च ता वधीत्रतः ॥२१॥ आश्येन शिरसा तौ तु दध्यञ्चाह यदिश्वनौ। तदस्येन्द्रोऽहरत्स्वं तन्<sup>\*</sup> न्यधज्ञामस्य यच्छिरः ॥२२॥ दधीचश्व शिरश्वात्रव्यं कृतं वजेण वजिणा। पपात सरसो मध्ये पर्वते शर्यणावति ॥२३॥ तदझस्तु समुत्याय भूतेभ्यो विविधान्वरान्।

प्रादाय युगपर्यनां तास्वेवासु निमज्जित ॥ २४॥ त्वष्टा रूपविकर्ता च योऽसी माध्यमिक गर्ण। स्तुतः स च निपातेन सूक्तं तस्य न विद्यते ॥२५॥ वनस्पतिं तु यं प्राहुर् अयं सोऽियवनस्पतिः। अयं वनानां हि पॅतिः पाता पालयतीति वा ॥२६॥ अप्रिगृंत्समदेनायं वनस्पतिरितीळितः। मन्दस्वेत्यस्य सूक्तस्य षकृचस्य तृतीयया ॥२७॥ यूपवत्तरुवचेव स्तुतियीस्य प्रसङ्गजा। सर्वेणाञ्जन्तिसूक्तेन तृतीये सा तु मगडले ॥२५॥ स्वाहाकृतयोऽनेकाश्च विदुषां मतयोऽभवन्। तत्सर्वे त्वयमेवाग्निर् भवतीति विनिश्वयः ॥२०॥ अयं हि कर्ता खाहानां कृतिस्तासामिहैकजा। अयं प्रसूतिर्भूतानां सर्वेषामयमव्ययः ॥३०॥ तनूनपाद्गितीया च नराशंसवती च या। समस्येते प्रयोक्तव्ये निष्वेवोभयवत्सु तु ॥३१॥ नराशंसवती वा स्याद् हितीया च प्रजार्थिनाम्। वलकामोऽनकामो वा भूतिमिछेदणापि यः ॥३२॥ आग्नेयं सूक्तमैभियंद् वैश्वदेविमहोच्यते। तिब्रिश्वलिङ्गं गायचं वैश्वदेवेषु शस्यते ॥३३॥ इन्द्र सोमं पिवेतीदं यद्वादशकमार्तवम्। तिसन्सहर्तुना सप्त प्रत्यृचं स्तीति देवताः ॥३४॥ तचतुंनेति षर्स्वृक्षु चतसृष्वृतुभिः सह। पुनर्हयोक्भृतुनेति बहुत्वैकलस्थिताः ॥३५॥ ऋतवो देवताभिश्व निपातेनेह संस्तुताः। तथर्तुप्रैषसूक्ते च तथा गार्त्तमदेऽपि च ॥३६॥

411

દ્વા

मुख्यया तिन्द्रमेवास्तीन् मरुतस्तु डितीयया। नृतीयया तु लष्टारं चतुर्थ्या चाग्निमेव च ॥३९॥ पञ्चम्या तु पुनः शकं षष्ठ्या देवावृतावृधी। सप्तम्याद्याभिरियां च चतुर्भिर्द्रविखोदसम् ॥३४॥ ञादेशिद्देवतं ज्ञेयम् ऋङ्मन्ताणां न लिङ्गतः। न शक्यं लिङ्गतो द्यासां ज्ञातुं तत्त्वेन दैवतम् ॥३९॥ एकाद्या तु नासत्यी द्वादश्याग्रिमिमं पुनः। पृथकपृथकस्तृतीदं तु सूक्तमाह रथीतरः ॥४०॥ बहुदैवे डिदैवे वा गुणैवी यत्र कर्मजैः। स्त्यते देवतेकेका विभक्तस्तुति तडिदुः ॥४१॥ वैश्वदेवानि सूक्तानि चिविधानि भवन्ति तु। सूर्यसंस्तवसंयुक्तं विश्वलिङ्गं पृथक्स्तुति ॥४२॥ पृथक्सुतीति यत्मोक्तं ति द्याइहुदैवतम्। विश्वलिङ्गं तु तद्यच विश्वेः स्वैः कर्मजेर्गुगैः ॥४३॥ विश्वानुहिश्य यद्देवान् स्तौति सूर्यमनेकधा। देवानेवाभिसंस्तीति तं प्राहः सूर्यसंस्तवम् ॥४४॥ न तु भागस्य सूक्तादी सूक्तेष्वेवीषसेषु वा। न साविचे इयामीति न सूर्यायां कतौ मखे ॥ ४५॥ न चैवेवं प्रवादेषु मन्त्रेष्वन्येषु केषुचित्। न च यच सजोषेति पदं वा स्यात्मजूरिति ॥४६॥ यिसन्प्रसङ्गादिप तु बद्दीनां परिकीर्तनम्। वैश्वदेवं तदप्याह स्थिवरो लामकायनः ॥४७॥ असंस्तुतं स्तुतं वापि प्रदिष्टं दैवतं क्वचित्। मन्बेस्तद्षयोऽर्चिना तां तु बुध्येत शास्त्रवित् ॥४८॥ श्रादी हि मध्ये चानो च पृथक्वेषु च कर्तृभिः।

ti

CII

कमार्यनपदिष्टानि प्रदिष्टान्यपि तु कचित् ॥ ४०॥ कर्मेव तावसाविचां निविदि स्तीति कर्मणा। यद्वेनुः सप्तनद्वाही वीद्धा दोग्ध्याशुरेव वा ॥ ५०॥ भागे यस्तीति चाग्यादीन् मिनादीं श्राश्यसंस्तृती। यदैभिरिति चैतस्मिन् वैश्वदेवेऽग्रिमर्चित ॥ ५०॥ तदाहुरादावन्ते च प्रायशोऽन्या स्तुवचृचः। प्रतियोगात्प्रसङ्गाहा स्तौत्यन्यामपि देवताम् ॥५२॥ यस्यां वदत्यर्षवादान् सा ज्ञेया सृक्तभागिनी। यां तु स्तीति प्रसङ्गेन सा विज्ञेया निपातिनी ॥ ५३॥ चतुर्धा भएयते तस्मिन् सूक्ते वा सूक्तभागिनी। यिसन्सर्वास्तु राजषीन् ऋषीन्वापि स्तुवनृषिः ॥ ५४॥ मेधातिथिरगस्यस्तु बृहदुक्यो मनुर्गयः। ऋजिषा वसुकर्णेष्ठ शायाती गीतमी लृशः॥५५॥ स्वस्त्याचेयः परुछेपः कक्षीवान् गाथिनीर्वशौ। नाभाकश्चेव निर्दिष्टो दुवस्युर्ममतासुतः ॥५६॥ विह्यः कश्यप चुषिर् अवसारश्च नाम यः। वामदेवो मधुछन्दाः पार्थो दक्षमुतादितिः ॥५०॥ जुहूर्गृत्समदश्रिष्र् देवाः सप्तर्षयश्च ये। यमोऽग्रिस्तापसः कुलाः कुसीदी चित एव च ॥ ५ ॥ बन्धुप्रभृतयश्चेव चलारो भातरः पृथक्। विष्णुश्व नेजमेषश्व नामा संवननश्व यः ॥५०॥ एते तु सर्व एवास्य विष्वैः स्वैः कर्मजैर्ग्गैः। समस्तरथ च व्यस्तैः पृथक्सूक्तेषु तुष्टुवुः ॥६०॥ पार्थिवो द्रविणोदोऽग्निः पुरस्ताद्यसु सीर्तितः। तमाहुरिन्द्रं दानृताद् एके तु व्लवित्तयोः ॥६१॥

9011

9911

अयं हि द्विणोदोऽपिर् अयं दाता वलस्य हि। **Bजायते च बलेनायं मध्यत्यृषिभिरध्वरे ॥ ६२॥** Bहवीं वि द्रविणं प्राहुर् हविषी यच जायते। Bदातारश्वितंजस्तेषां द्रविखोदास्ततः स्वयम् ॥६३॥ B ऋषीणां पुच इत्येषां दृश्यते सहसी यहो। B मध्यमाडा यतो जज्ञे तस्माडा ट्राविगोदसः ॥६४॥ ∆द्रविणोदोऽभिरेवायं द्रविणोदास्तदोच्यते। ∆ आग्नेयेष्वेव दृश्यनो प्रवादा द्रविणोदसः ॥६५॥ ऐन्द्रस्य नवकस्येह यदैन्द्रावरुणं परम्। तस्योत्तरं च सोमानं स्तूयते ब्रह्मणस्पतिः ॥६६॥ 9311 ज्युग्भिः पज्जभिराद्याभिस् तिसृभिः सदसस्पतिः। नराशंसीऽन्यया चर्चा सोमेन्द्री तु निपातिती ॥६०॥ चतुर्थ्या सोम इन्द्रश्व पञ्चम्यां दिश्चिणाधिका। प्रसङ्गाद्षिणा प्रोक्ताः संबन्धा स्थानलोकयोः ॥ ६৮॥ प्राजापत्यं तथेन्द्रः स्याद् इति तस्येह नामनी। कियते हे च षर् चान्यान्य् एषां चाद्यः प्रजापितः ॥ ६०॥ Bशिष्टानि यानि नामानि तानि वस्थाम्यतः परम्। सन्पितिः कश्च कामश्च सदसस्पतिरेव च ॥७०॥ इळस्पतिवाचस्पतिस् ततस्तु ब्रह्मणस्पतिः। नृतीयान्ये तु सूक्तस्य प्रथमं पञ्चमं च यत् ॥ ७१॥ 1186 चतुर्भिरितरैस्वेनं न सूक्तं नाणृगश्चते। सर्वाख्येव तु सर्वासां देवतानां प्रजापतेः ॥ ७२॥ नामानि कथयन्येते सम्यग्भिक्तिदिदृश्चवः। तदाहुनैतदेवं स्याद् ऋष्टानामेष हिं समृतः ॥ १३॥ तैरेव चास्य कल्पनो क्रतवश्च हवींषि च।

9811

मरुद्रिमध्यमस्यानेर् अयमग्रिस्तु पार्थिवः ॥ ७४॥ नवकेनेह सूक्तेन प्रति त्यमिति संस्तुतः। महतां साहचर्यातु सूक्तेऽस्मिवाग्रिमाहते ॥ ७५॥ मन्यते मध्यमं चैव यास्तोऽग्निं न तु पार्थिवम्। स्यादयं पार्थिवस्वेव तथा रूपं हि दृश्यते ॥७६॥ हूयसे पीतये चेति वैद्युते न तद्स्ति हि। अय स्यादिभधानस्य देवतायाः पृथक् पृथक् ॥ ७०॥ ऋचोऽर्धर्चस्य पादस्य कथं ज्ञायेत दैवतम्। यथा निविदि सावित्रां स्तूयते कर्म कर्मणा ॥ ७ ৮॥ दोग्धी धेनुर्वोढानड्वान् आणुः सिन्नः पुरंधिया। यथा च शंनोमिचीया वरुणः प्राविता भुवत् ॥ १९॥ सूक्तप्रायेगीभिरग्ने परीख्यास्तव देवताः। शब्दानां बैपदादीनां बिदैवबहुदैवतम् ॥ ७०॥ असंस्तुतं संस्तुतवत् प्रदिष्टं दैवतं कचित्। यच डिदैवते मन्त्र एकवद्देवतोच्यते ॥ ५१॥ विभक्तस्तुति तिंडद्याट् बहुष्वबहुवच यत्। आशीवींदेषु संज्ञासु कर्मसंस्थासु देवताः। बह्यो ह बहुवत्तन हिपदे यन संस्तुते ॥ ६२॥ सुधन्वन ञ्चाङ्गिरसस्यासन्पुचास्त्रयः पुरा। सुभुविंभ्वा च वाजश्व शिष्यास्वष्टुश्व तेऽभवन् ॥ ५३॥ शिष्ट्यामास तांस्वष्टा लाष्ट्रं यत्कर्म किंचन। परिनिष्ठितकमाणो विश्वे देवा उपाद्धयन् ॥ ५४॥ विश्वेषां ते ततश्वकुर् वाहनान्यायुधानि तु। Bधेनुं सबदुधां चकुर् अमृतं सबस्च्यते ॥ ६५॥ B बृहस्पतेरथाश्विभ्यां रथं दिव्यं चिवन्धुरम्।

Bइन्द्राय च हरी देवप्रहितेनायिनापि यत् ॥ ६६॥ B एवं चमसिमत्युक्ते ज्येष्ठ आहेत्यथो दिवि। B उक्का ततसुर्धमसान् यथोक्तं तेन हर्षिताः ॥ ८९ ॥ 9911 B तष्टा च स्विता चैव देवदेवः प्रजापितः। Bसर्वान्देवान् समामन्य अमृततं ददुख ते ॥ bb॥ Bतेषामाद्यान्ययोनामा दृश्यते बहुवत्स्तवः। नृतीयसवने तेषां तेस्तु भागः प्रकल्पितः ॥ ७०॥ श्रिपवासीमिमन्द्रश्र तैस्तच सवने सह। नेषां स्तुतिरिदं सूक्तं त्यभित्यष्टकं परम् ॥ ९०॥ इहेन्द्रामी स्तृती देवी तृतीयस्यादिरिश्वनी। हिरएयपाणिं साविच्यण् चतस्रश्वाषयोत्तराः ॥ ९१॥ एकाग्नेर्डे तु देवीनां हादश्यां देवपत्नयः। इन्द्राणी वरुणानी च अयायी च पृथक् स्तुताः ॥ ९२॥ 9611 द्यावापृषियो हे च स्यात् स्योनेत्यृक् पार्थिवी स्मृता। देवानां वात इत्येषा सूक्तशेषस्तु वैषावः ॥ ९३॥ वायोस्तीवेन्द्रवायुभ्यां वृचो द्वाभ्यां ततः परम्। न्चो मिचावरुणयीस् तथेन्द्राय महत्वते ॥ ९४॥ तृचो विश्वेषां देवानां पूष्ण आघृणये तृचः। B आसक्तो हि घृणिस्तस्य द्धः पूर्णो दृती रथे ॥ ९५॥ **B** आघृ णिस्तत्स्तुतः पूषा कीरिभी रिभ्यते ततः । Bयथा हि मधुनः पूर्णो दृतिरथ्येति चाश्विनौ ॥ ९६॥ B आ वर्तनिं मधुनेति दृतिरेव च दृश्यते। अधीष्टमा अपां ज्ञेया अध्यधीन्याग्निदेवता ॥ ९९॥ 9011 कस्य नूनं तु काय्याद्या आग्नेय्यृक् सवितुस्तृचः। भगभक्तस्य भागी वा परं यिचच वारु एम ॥ ९५॥

2911

वसिष्वा हीति चाग्नेये चुगग्नेर्मध्यमस्य तु। जरावोधेति विज्ञेया विश्वदेव्युत्तमा नमः ॥ ९९॥ पराश्वतसो यचेति इन्द्रोलूखलयो स्तुतिः। मन्येते यास्त्रकात्यकाव् इन्द्रस्येति तु भागुरिः ॥ १००॥ यिच्छालू खलस्य हे हे परे मुसलस्य तु। चमीधिषवणीयं वा सोमं वान्या प्रशंसति ॥ १०१॥ ऐन्द्रं यिचिडि सत्येति उत्तरं चाश्विनातृचात्। श्रािश्वनादुत्तरः कस्त उषस्यसृच उत्तमः ॥१०२॥ स्त्रयमानः शश्वदिति प्रीतस्तु मनसा ददी। शुनःशेपाय दिव्यं तु रथं सर्वे हिरएमयम् ॥ १०३॥ आग्रेयं यत्वमेन्द्रे च विश्विदित्याश्विनं ततः। भातेऽर्थवादं कर्मेतद् इन्द्रस्येति तु शंसति ॥१०४॥ पादोऽमये द्वयामीति मैनावरुण उत्तरः। नृतीयो राचिसंस्तावः सूक्तं साविचमुच्यते ॥ १०५॥ पञ्चेतानि जगौ दृष्ट्वा सूक्तान्याङ्गिरसो मुनिः। हिर एयस्तूपतां प्राप्य सख्यं चेन्द्रेश शाश्वतम् ॥१०६॥ आग्नेयं प्रेति महतां क्रीळं चीिण पराग्यतः। उत्तिष्ठ ब्राह्मणस्पत्यं यं रक्षान्ति चयस्तुचाः ॥१०९॥ वरुणार्यमिमाणां मध्य आदित्यदैवतः। पौष्णं सं पूषन्षड़ी ऋस् तृतीया न तु केवला ॥ १०५॥ मिनेण वरुणेनाच विश्वेर्देवैश्व संस्तवः। Bउक्तमचर्षिणा पूर्वम् आदेशाहैवतं विना ॥ १००॥ Bज्ञातुं न शक्यते लिङ्गात् तथापि कचिदुच्यते। B आदित्या वसवो रुद्रास् त्रमग्न इति संस्तुताः ॥ ११०॥ Bतिसः सौम्योऽय आग्नेये प्रगायेनाश्विनौ स्तृती।

Bसहोषसा लिङ्गभाजा अयं सोमः सुदानवः ॥१९१॥ ऋर्धची देवदेवत्य एषो इत्याश्विने परे। B आदित्यं मन्यते यास्को हिवषेति सह स्तुतम् ॥११२॥ 1199 सहीषसे ततः सीर्यम् उदु त्यमिति संस्तुतः। द्युभिक्तर्येन वरुणी रोगद्यस्तृच उत्तमः ॥ ११३॥ रोगापनुत्रिराद्याभ्याम् उद्यक्तियुत्तमे तृचे। अर्धर्चे तु डिषद्वेषः ऐन्द्रः सव्यः शतर्चिषु ॥ ११४॥ स्वयमिन्द्रसमं पुत्रम् इछतोऽङ्गिरसो सुनेः। वज्येव सच्यो भूतर्षेर् योगिलात्पुचतां गतः ॥ ११५॥ प्रथमे मगडले ज्ञेया ऋषयस्तु शतर्चिनः। शुद्रमूक्तमहासूक्ता अन्ये मध्येषु मध्यमाः ॥ ११६॥ नवकं जातवेदस्यं नू चिद् यत्तु वया इति। विश्वानरीयं तत्तूक्तं वहूिमाग्नेयमुत्तरम् ॥१९०॥ 2311 ऐन्द्राएयस्मे ततस्त्रीणि वृष्णे शर्धाय मारुतम्। आयेयानि तु पश्चेति नव शश्वि वामिति ॥ ११८॥ दशाश्विनानीमानीति इन्द्रावरुणयो स्तुतिः। सीपर्थेयास्तु याः काश्चिन् निपातस्तुतिषु स्तुताः ॥ ११९॥ उपप्रयनाः सूक्तानि आग्नेयान्युत्तराणि षर्। हिरएयकेशो रजसस् तृचोऽग्रेमध्यमस्य तु ॥ १२०॥ इत्येति पञ्च नैन्द्राणि यामित्यस्यां निपातिताः। दथ्यङ् मनुरचर्वा च मारुतानि प्र ये ततः ॥ १२१॥ चलाया नो वैश्वदेवे हे देवानां स्तुतिर्मते। ञ्चा नो भद्राश्व देवानां भद्रं यावच्छतं पुनः ॥ १२२॥ **48 II** मधु वातास्तृचे तस्मिन् परमं मध्यपीषते। अदिनिद्यौरिति त्यस्यां विभूतिः कथितादितेः॥ १२३॥

तं सोम सौम्यमीषसम् एता उ त्यास्तृचीऽश्विनोः। अश्वनाग्नेः ससोमस्य अग्नीषोमाविति स्तुतिः ॥ १२४॥ गोतमादौशिजः कुत्सः परुद्धेपादृषेः परः। कुल्सादीर्घतमाः शश्वत् ते हे एवमधीयते ॥ १२५॥ 1149 इमं कुल्स आङ्गिरसी ददर्भ जातवेदस्यं जगाद षोळगर्चम्। A पूर्वो देवा इत्यृची देवदेवास् चयः पादा उत्तमायास्त्रतोऽर्धम् ॥ १२६॥ ∆तस्यैव वा यस्य तत्पूर्वसूक्तं मिचादिभ्यो वाच षड्भ्यः प्रकृताभ्यः। अन्योऽर्धचस्तु वा षर्णां स्तुतानां पूर्वो देवाः पादैस्तु चिभि स्तुताः॥१२९॥ भरहाजे गृत्समदे विसष्ठे नोधस्यगस्ये विमदे नभाके। कुत्से नोदकी बहुदैवतेषु तथा डिदेवेषु समानधर्मिणः ॥ १२৮॥ हे विरूपे मूक्तमीषसायाग्रये स प्रत्नेथेति द्विणोदसेऽग्रये। विश्वानरस्येति विश्वानरीयम् ऋस्मात्पूर्वे शुचयेऽग्रये पुनः ॥१२०॥ Bजातवेदस्यं सूक्तसहस्रमेक ऐन्ट्रान्पूर्वं कश्यपार्षे वदन्ति। B जातवेदसे सूक्तमाद्यं तु तेषाम् एकभूयस्वं मन्यते शाकपूर्शिः॥ १३०॥ स यो वृषेन्द्राणि पञ्च वैश्वदेवानि चन्द्रमाः। ची एयेन्द्राग्ने य इन्द्राग्नी ततिमत्यार्भवे परे ॥ १३१॥ રદે॥ चितं गास्वनुगद्धनां कूराः सालावृकीसृताः। क्षे प्रक्षिप गाः सर्वास् तत एवापजहिरे ॥ १३२॥ स तच सुषुवे सोमं मन्त्रविन्मन्त्रवित्तमः। देवांश्वावाहयत्सर्वास् तन्छुत्र्याव बृहस्पतिः ॥ १३३॥ B आगळतोऽय नान्दृष्ट्वा क वसत्यस्य तस्वतः। Bसर्वेद्कं च वरुणस्यार्थम्णश्चेत्युपालभन् ॥ १३४॥

म्सवदृक्षा च वरुणस्यायम्णश्राषुपालमत्॥ १३ अकूपेष्टकाभिविणितान्य् अङ्गान्यवाभवन्मम ।

Bदृष्ट्वा सर्वानहं स्तीमि यद्यपेको न पश्यति ॥ १३५॥ बृहस्पतिप्रचोदिता विश्वेदेवगणास्त्रयः ।

जग्मुस्तितस्य तं यद्यं भागांश्व जगृहुः सह ॥ १३६॥ बृहस्पतिस्तितस्यैतज् ज्ञानं विज्ञानमेव च। नुचेनान्येन सूक्तस्य जगादिष्रसाविति ॥ १३७॥ द्यावापृथिव्योरीकेति आग्रेयः पाद उत्तरः। श्राणिनः सूक्तशेषः स्याद् इदं रात्र्युषसी स्तुतिः ॥ १३७॥ इमा रीट्रं परं सीर्यं चित्रं पञ्जाश्विनात्यतः। नासत्याभ्यामिति तन्ये अन्या दुःस्वप्ननाशिनी ॥ १३९॥ ऐन्द्रं कडिश्वदेवं च प्रीवसे पृथुरुत्तरे। मुषिदीनं च भाष्यस्य प्रातित्यच शंसित ॥ १४०॥ काञ्चीवतं कदित्येति यदैन्द्रमुपदिश्यते। परोक्षं वैश्वदेवं तत् प्रदिष्टं स्वरसामसु ॥ १४१ ॥ अधिगम्य गुरोविंद्यां गडम्खनिलयं किल। कसीवानध्वनि श्रानाः सुष्वापारएयगोचरः ॥ १४२॥ तं राजा स्वनयो नाम भावयव्यसुतो व्रजन्। क्रीडार्थं सानुगोऽपश्यत् सभार्यः सपुरोहितः ॥ १४३॥ अथेनं रूपसंपनं दृष्ट्वा देवसुतोपमम्। कन्यादाने मितं चके वर्णगीचाविरीधतः ॥ १४४॥ संबोध्येनं स पप्रछ वर्णगोचादिकं ततः। राजबाङ्गिरसोऽस्मीति कुमारः प्रत्युवाच तम् ॥१४५॥ पुनी ऽहं दीर्घतमस श्रीचथ्यस्य ऋषेर्नृप। श्रयासी स ददी कन्या दशाभर गभूषिताः ॥ १४६॥ तावतम्ब रथाञ्च्यावान् वीङ्गङ्गान्वे चतुर्युजः। वधूनां वाहनाथाय धनकुषमजाविकम् ॥ १४७॥ निष्काणां वृषभाणां च शतं शतमदात्पुनः। एतदुत्तरसूक्तेन शतमित्यादिनोदितम् ॥ १४५॥

5911

१८॥

शतमश्वाञ्छतं निष्कान् रथान्दश वधूमतः। चतुर्युजो गवां चैव सहस्रं षष्ट्युपाधिकम् ॥१४९॥ स्वनयाद्वावयव्याद्यः कस्तीवान्प्रत्यपद्यतः।

प्रतिगृह्य च तृष्टाव प्रातः पिचे शशंस च ॥ १५०॥

3011

🗚 फलप्रदर्शनं तस्य क्रियते प्रायशस्त्रिह।

∆ वितीयां तु पितापत्रयत् सुगुरित्यादिकामृचम् ॥ १५१॥

A काष्ट्रीवतं \* सर्वमिति भगवानाह शौनकः।

A एषा तु दैर्घतमसी सानुलिङ्गा कथं भवेत्॥१५२॥

A उच्यते प्रातिरत्युक्ते सूनोदानेन हर्षितः।

त्रिंश्वाशिषमाहाथ सुगुरित्यादिना किल ॥१५३॥
कर्माणि याभिः कथितानि राज्ञां दानानि चोच्चावचमध्यमानि ।
नाराशंसीरित्यृचस्ताः प्रतीयाद् याभि स्तुतिदीशतयीषु राज्ञाम्॥१५४॥
पज्जामन्दान्भावयव्यस्य गीता जायापत्योः संप्रवादो हृचेन ।
संप्रवादं रोमश्येन्द्रराज्ञोर् एते च्छुचौ मन्यते शाकपूणिः ॥१५५॥
इन्द्रेण जायापत्योश्वेतिहासं हृचेऽस्मिन्मन्यते शाकटायनः ।
प्रादास्तुतां रोमशां नाम नाम्बा वृहस्पतिभीवयव्याय राज्ञे ॥१५६॥
वृहस्पतिभीवयव्याय राज्ञे ॥ ३१॥

॥ इति बृहद्देवतायां तृतीयोऽध्यायः॥

ततस्तमणे हरिवान्विदिना प्रियं समायं स्वनयं दिदृशुः। अभ्याजगामाशु शचीसहायः प्रीत्यार्चयत्तं विधिनैव राजा ॥१॥ अभ्याजगामाङ्गिरसी च तच हृष्टा तयोः सा चरणी ववन्दे। इन्द्रः सिखलादय तामुवाच रोमाणि ते सिन्त न सिन्त राज्ञि॥२॥ सा बालभावादच तं जगाद उपीप मे शक परामृशित । तां पूर्वया सान्व्य नृपः प्रहृष्टो अन्ववज्ञत्साय पतिं पतिवता ॥३॥ ऋषाग्नेये ऋग्निमित्युत्तरे यं पत्रैन्द्राणि प्र तदैन्द्रव्यगन । युवं तिमन्द्रापर्वती सह स्तुती लिन्द्रं मेन इह यास्कः प्रधानम् ॥४॥ ऋ्यु स्तुतः पर्वतविड वजो डिवत्स्तुतौ चेन्द्रमाहुः प्रधानम्। ञ्जा ला वायोर्नव पञ्चेन्द्रवाय्वीर् एका वायोरुत्तरं हिंप्रधानम्॥५॥ १॥ तच पञ्च वरुगमिचदेवा दिवादिभ्यः कथिताभ्यः परे है। हे हे पदे संस्तृते रोदसी च देवाश्वार्धर्चेन विभक्तमन्यत् ॥६॥ मैचावरुणं सुषुमेति सूक्तं प्रप्र पौष्णं वैश्वदेवं तृतीयम्। ऋस्तु श्रीषड् वैश्वदेवं तृतीयं वैश्वदेवं स्याइहुदेवतेषु ॥ ७ ॥ बहुशस्तु वैश्वदेवेषु सन्यृचः पादार्धची हैपदास्त्रैपदाश्व। हिप्रधाना ऋपि चैकप्रधाना बहुप्रधाना ऋपि वैश्वदेवाः ॥ ৮॥ वैश्वदेवी मैचावरुणी हितीया तिस्रोऽश्विभ्यां तत ऐन्द्री ततोऽग्रेः। मारुत्येका तत ऐन्द्राग्न्यनन्तरा बाईस्पत्या चोत्तमा स्तीति देवान् ॥९॥ ऋषीनृषिवी स्तौति दथ्यङ् ह मेऽस्याम् आत्मानं वा तेषु शंसन्स्वजन्म। तस्मादस्यां विप्रवदिन केचिद् इन्द्राग्नी तस्यां तु निपातभाजी॥१०॥ २॥ डावुचथ्यवृहस्पती ऋषिपुची वभूवतुः। ञासीदुचय्यभाया तु ममता नाम भार्गवी ॥१९॥

311

811

तां कनीयान्वृहस्पतिर् मैथुनायीपचक्रमे। शुकस्योत्सर्गकाले तु गर्भस्तं प्रत्यभाषत ॥ १२॥ इहासि पूर्वसंभूतो न कार्यः शुक्रसंकरः। तक्क्रप्रतिषेधं तु न ममर्ष वृहस्पतिः ॥ १३॥ स व्याजहार तं गर्भ तमस्ते दीर्घमस्विति। स च दीर्घतमा नाम बभुवर्षिहचथ्यजः ॥१४॥ स जातीऽभ्यतपद्देवान् अकस्मादन्धतां गतः। दर्देवास्तु तचेचे ततोऽनन्धो बभूव सः ॥१५॥ स वेदिषद इत्यस्तीच् चतुर्भिजीतवेदसम्। सिमड आप्रियोऽन्येन्द्री तिमत्यग्नेः पराणि षर् ॥१६॥ स्तृती तु मिनावरुणी सूक्तिर्मिनमिति निभिः। मिनं मैनीं वदत्येताम् आ धेनवश्व शंसति ॥ १९॥ अदितिं वाषवाप्यियं तथा रूपं हि दृश्यते। अप्रिं मेने ऽदितिं लेव कुले चेह च शीनकः ॥ १६॥ ऋषिरच प्रसङ्गाद्या दर्शनाद्यानुकीर्तयेत्। विष्णोर्नु कमिति चीिण वैष्णवानि पराएयतः ॥ १९॥ प्र वश्च तिसृभिर्ऋग्भिर् इन्द्राविष्णू सह स्तुती। गृहािण वा वेषणवािन ता वामित्यृचि काङ्क्षित ॥२०॥ जीर्णे तु दीर्घतमसं खिचास्तत्परिचारिणः। दासा बड्डा नदीतोये दृष्टिहीनमवादधुः ॥२१॥ तचैकस्त्रेतनो नाम शस्त्रेणनमपाहनत्। शिरश्वांसावुरश्वेव स्वयमेव न्यकृनात ॥२२॥ Bहता दीर्घतमास्तं तु पापेन महता वृतम्। B आत्माङ्गान्यनुदचीव तचोदोन्मोहितो भृशम् ॥२३॥ अक्रदेशसमीपे तृ तं नद्यः समुदक्षिपन् ।

RV. i. 157-]

B अङ्गराजगृहे युक्ताम् उशिजं पुचकाम्यया ॥२४॥ Bराज्ञा च प्रहितां दासीं भक्तां मत्वा महातपाः। जनयामास चोत्याय कस्तीवत्यमुखानृषीन् ॥२५॥ तुष्टाव चैव सूक्ताभ्याम् अवोधीत्यश्विनावृषिः। प्रेति द्यावापृथियौ तु पराभ्यामेतद्तरम् ॥२६॥ किमार्भवं परे मा नो मेध्यस्याश्वस्य संस्तवः। ईमानास इति त्वस्यां नीयमानं प्रशंसति ॥२०॥ स्वयूथ्यास्तस्य चैवाच वहवः संस्तुता हयाः। नियुक्ताम्यानियुक्ताम्य प्रसङ्घादनुकीर्तिताः ॥२৮॥ संज्ञप्रवदसंज्ञप्रं भविष्यं चाह भूतवत्। तस्य मांसस्य सूनस्य चह्न्यां हविषस्तथा ॥२९॥ वासोऽधिवाससोश्वाच यहिशस्यं च नीर्तितम्। गानस्य शूलस्यूणानां स्वधितेश्व प्रनीर्तनम् ॥३०॥ छागस्य कीर्तनं चाच इन्द्रापूष्णोः सह स्तुतिः। मूक्तं यदस्यवामीयं विश्वदेवं तदुच्यते ॥३१॥ प्रवादा विविधास्तव देवानां चाच कीर्तनम्। Bसूक्तेऽस्यर्चि परोक्षोक्ता वस्थामि भौतरस्वयः ॥३२॥ अग्निस्तु वामः पलितो वायुर्भाता तु मध्यमः। घृतपृष्ठस्तृतीयोऽच सप्त वै रश्मय स्तुताः ॥३३॥ परास्तु कथयन्यग्निं यथा वर्षेति पाति च। अहोराचान्दिनान्नासान् ऋतूंश्व परिवर्तिनः ॥३४॥ पञ्चधा च चिधा चैव षोढा हादश्धेव च। संवत्सरं चक्रवच्च पराभिः कीर्तयत्यृषिः ॥३५॥ श्रेनज्ञानं च धेनुं च गौरीं वाचं सरस्वतीम्। धर्मे पूर्वयुगीयं च साध्यान्देवगणांस्तथा ॥३६॥

UI

٤n

911

tII

विविधानि च कमाणि अग्निवायुविवस्वताम्। विभूतिमग्नेवायोश्य जगित स्थासुँ जङ्गमे ॥३९॥ हरणं रिषमिभवारो विसर्ग पुनरेव च। कमीनुकीर्तनं चाच पर्जन्यामिविवस्वताम् ॥३६॥ मातापुत्री तु वाक्प्राणी माता वागितरः सुतः। सरस्वनामिति प्राणी वाचं प्राहुः सरस्वतीम् ॥३९॥ शरीरमिन्द्रियेर्युक्तं श्रेचिमत्यभिधीयते । वेद तत्प्राण एवेकस् तस्मान्धेच इ उच्यते ॥४०॥ B मेघे शकस्तस्य धूमः सिललं वास एव वा। B सीम उद्या भवन्यस्य पावकाश्व त्रयोऽधिपाः ॥४१॥ Bगौरीरनां वैश्वदेवम् उपरि स्यात्पृथक्स्तुतिः। B इन्द्रं मित्रमिमे सौयौँ सौरी वान्या सरस्वते ॥४२॥ **A सूक्तमल्पस्तवं लेतज् ज्ञानमेव प्रशंसति।** A प्रवादबहुलवाच ततः सलिलमुच्यते ॥४३॥ मारुतेन्द्रस्तु संवादः कयेति परमः स्मृतः। मरुतामयुजस्वैन्द्यो युग्माः सर्वाः सहान्यया ॥४४॥ एकादशी प्रथमा च मारुतस्तृच उत्तरः। B तृचस्यैव तु तचोक्तं कर्तृत्विमतरस्य तु ॥ ४५॥ B इतिहासः \* पुरावृत्त ऋषिभिः परिकीर्त्यते । समागद्धन्मरुद्धिस्तु चरन्योम्न शतकतुः ॥४६॥ दृष्ट्वा तृष्टाव तानिन्द्रम् ते चेन्द्रमृषयोऽ ब्रुवन् । तेषामगस्यः संवादं तपसा वेद तस्वतः ॥४७॥ स तानभिजगामाशु निरुपेन्द्रं हिवस्तदा। मरुतश्वाभितृष्टाव सूक्कैस्तन्त्रित च चिभिः ॥४৮॥ महिष्यदिति चैवेन्द्रं सहस्रमिति चैतया।

ell

निरुप्तं तडविश्वेन्द्रं मरुद्यो दातुमिछति ॥४९॥ विज्ञायावेष्ट्य तज्ञावम् इन्द्रो नेति तमववीत्। न श्रो नाद्यतनं हास्ति वेद कस्तद्यद्वुतम् ॥५०॥ कस्यचित्वर्थसंचारे चित्रमेव विनश्यति। किं न इत्यब्रवीदिन्द्रम् अगस्त्यो भातरस्तव ॥ ५१॥ मरुद्धिः संप्रकल्पस्व वधीमी नः शतकतो। किं नो भातरिति त्वस्याम् इन्द्रो मान्यमुपालभत् ॥ ५२ ॥ अगस्यस्वरमित्यस्यां क्षुव्यमिन्द्रं प्रशामयत्। प्रादात्संवननं कृता तेभ्य एव च तडविः॥५३॥ 9011 मुते चकार सोमेऽण तानिन्द्रः सोमपीणिनः। तस्माडिद्यानिपातेन ऐन्द्रेषु महत स्तुतान् ॥५४॥ प्रीतात्मा पुनरेवर्षिस् तांस्तुष्टाव पृथकपृथक्। महतः प्रति सूक्ताभ्याम् इन्द्रं षड्भिः परैस्तु सः ॥ ५५॥ B स्तुतश्वतसृभिश्चेन्द्र स्तुतास इति तैः सह। B मरुज्ञिः सह यचेन्द्रो मरुत्वांस्तच सोऽभवत् ॥५६॥ ऋतौ स्नातामृषिभीयां लोपमुद्रां यशस्वनीम्। उपजल्पितुमारेभे रहःसंयोगकाम्यया ॥५७॥ 9911 बाभ्यां सा त्ववीदृग्भ्यां पूर्वीरिति चिकीर्षितम्। रिरंसुस्तामणागस्य उत्तराभ्यामतोषयत् ॥ ५७॥ विदिला तपसा सर्वे तयोभीवं रिरंसतोः। श्रुवैनः कृतवानस्मि ब्रह्मचार्युत्तमे जगौ ॥५०॥ प्रशस्य तं परिष्वज्य गुरू मूर्ध्यवजैंघतुः। स्मितेनमाहतुष्योभाव् अनागा असि पुत्रक ॥६०॥ युवो रजांसीति ततः सूक्तेः पञ्चभिरिश्वनी। अगस्य एव तुष्टाव कतरेति परेण तु ॥६१॥

द्यावापृथिव्यो सूक्तेन आ नो विश्वान्दिवीकसः। पितुमनं समिडाप्यो अग्रिमग्रे नयेति च ॥६२॥ बृहस्पतेरनवाणं बङ्कतोपनिषत्परम्। श्रपां तृणानां सूर्यस्य केचिदेतां स्तुतिं विदुः ॥६३॥ ददर्श तदगस्त्यो वा विषम्नं विषमञ्ज्ञया। अदृष्टाख्यो नष्टरूपः सूक्तस्यान्योऽच तु द्वृचः ॥६४॥ 9211

RV. II. श्रास्तीदृत्समदोऽग्निं त्वं जातवेदस्यमाप्रियः। यज्ञेनाथ समिडीऽग्निर् अतोऽग्निं सप्तिर्भहुवे ॥६५॥ संयुज्य तपसात्मानम् ऐन्द्रं विभन्महबपुः। श्चदृश्यत मुहूर्तेन दिवि च व्योम्नि चेह च ॥६६॥ तमिन्द्रमिति मला तु दैत्यी भीमपराक्रमी। धुनिश्व चुमुरिश्वोभी सायुधावभिषेततुः ॥६०॥ विदित्वा स तयोभीवम् ऋषिः पापं चिकीर्षतोः। यो जात इति सूक्तेन कमीा एयेन्द्राएयकी र्तयत्॥ ६ ।॥ उक्तेषु कर्मस्वैन्द्रेषु भीस्तावाशु विवेश ह। इदमन्तरमित्युक्का ताविन्द्रस्तु निवर्हयत् ॥६०॥ निहत्य तौ गृत्समदम् ऋषिं शकोऽभ्यभाषत। यथेष्टं मां सखे पश्य प्रियत्वं ह्यागतोऽसि मे ॥७०॥ वरं गृहारा मत्रस्वम् ऋक्षयं चास्तु ते तपः। प्रहस्तं प्रत्युवाचिष् अस्माकं वदतां वर ॥ ७ १॥ तनूनामस्तुं चारिष्टिर् वाक् चास्तु हृदयंगमा। सुवीरा रियमनाश्च वयं लामिन्द्र धीमहे ॥ ७२॥ इन्द्र तां च विजानीमो वयं जन्मनि जन्मनि। त्वज्ञतश्चेष मे भावी मापगास्वं रथीतरः ॥ 93॥

9311

B निरुक्तं तदिदं वार्यम् इन्द्र श्रेष्ठात्यृचान्यया। B वन्ने वरमिदं सर्वं तदाकार्यं शचीपतिः ॥ 98॥ 1186 नथेत्युक्का तुराषाट् तु पाणी जयाह दिख्यो। ऋषिश्वास्य सिखलेन पाणिना पाणिमस्पृशत्॥ ७५॥ सहिती जग्मतुष्येवं महेन्द्रसदनं प्रति। तचैनमाईयत्प्रीत्या स्वयमेव पुरंदरः ॥७६॥ कर्मणा विधिदृष्टेन तमृषिं चाभ्यपूजयत्। सिखताच पुनर्ष्वेनम् उवाच हरिवाहनः ॥ ७०॥ गृणन्मादयसे यस्मात् त्मस्मानृषिसत्तम । तस्मानृत्समदो नाम शौनहोचो भविष्यसि ॥ १५॥ ततो हादश्भिः सूक्तेस् तुष्टावेन्द्रं श्रुधीत्यृषिः। ददर्श संस्तुवचेव तच स ब्रह्मणस्पतिम् ॥ ७०॥ 9411 नृहस्पतिं तु तुष्टाव दृष्टिलङ्गाभिरेव च। स तमप्यभितुष्टाव चतुर्भिरित उत्तरैः ॥ ५०॥ गणानां विश्वमित्यस्यां सहेन्द्राब्रह्मणस्यती। नृहस्पतिं प्रसङ्गाद्या ब्रह्मणस्पतिमेव च ॥५१॥ A तुष्टाव कर्मणैकेन प्रभावस्थानारं द्योः। मिचावरुणद्क्षांशतुविजातभगार्यम्णाम् ॥५२॥ श्रादित्यानामिमाः सूक्तम् इदं वारुणमुच्यते । वारुणी यो म इत्याद्या दुःस्वप्राद्यप्रणाशिनी ॥ ५३॥ धृतवता वैश्वदेवम् ऋतमैन्द्रं परं तु यत्। प्र हि कतुमिति तस्याम् इन्द्रासोमौ सह स्तुती ॥ ५४॥ सरस्वति तमित्यसिन् अर्धर्चे मध्यमा तु वाक्। बृहस्पतिस्तुतियों नस् तं व ऋङ् मह्तां स्तुतिः ॥ ५५॥ १६॥ अस्माकं वैष्यदेवं स्याद् आदावस्येति चास्य ऋक्।

व्यावापृथिव्योस्वाद्यौ वा अथवेन्द्रौ परे ततः ॥६६॥ वे वे राकासिनीवाल्योः षड् गुङ्गाद्यास्तयान्यया। Bतत्पूर्वे हे ऋची कुद्धाः कुहूमहमिति स्मृते ॥ ७०॥ Bतदुत्तरे हेऽनुमतेर् अनु नोऽन्विदिति स्मृते। Bधातुश्वतस्रस्तनादी धाता ददातु नो रियम् ॥ ७ ६॥ रौद्रं मारुतं तु परम् आ ते धारावरा इति। वामतस्तु मृगं दृष्ट्वा विभ्यदेत्य ऋषिः स्वयम् ॥५९॥ स्तुहि श्रुतमिति तस्यां तमेवास्तीत्प्रसादयन्। श्चपां नपादुपेत्यच स्तुतः सूक्ते ततः परे ॥ ९०॥ 9911 तुभ्यमित्यार्तवे सूक्ते साविचादाश्विनं परम्। सोमः पूषादितिश्चेव सोमापीष्णेऽन्यया स्तुताः ॥९१॥ वायव्ये चैन्द्रवायवी पञ्चाष प्राजगास्नुचाः। प्रेत्युक्स्तीति हविधाने अग्रिस्तच निपातभाक्। द्यावापृथियौ द्यावेति हविधीने ततः परे ॥ ९२॥ स्तुतिं तु पुनरेवेछन् इन्द्रो भूता कपिञ्चलः। ऋषेर्जिगमिषोराशां ववाशास्थाय दिख्णाम् ॥ ९३॥ स तमार्षेण संप्रेष्ट्य चक्षुषा पश्चिरूपिणम्। पराभ्यामभितुष्टाव सूक्ताभ्यां तु किनकदत् ॥ ९४॥

9t11

RV. 🖦 प्रशास्य गां यस्तपसाभ्यगछ्र इसर्षितामेकशतं च पुनान्। स गाथिपुचस्तु जगाद सूक्तं सोमस्य मेन्याग्रेयं यत्परे च ॥ ६५ ॥ विश्वानरीये \* समित्समिदाप्यो हे आग्नेये उन्नरे तक सूक्ते। द्यावापृथिव्या उषसी निपाता आपोऽय देवाः पितरश्च मिनः ॥९६॥ श्राग्नेयेषु दृश्यन्ते स्तुतास्तु वैश्वानरी वरुणी जातवेदाः । स्तूयेतेको यत्र यत्रास्तुतिर्वा निपात्यर्थाश्वीपमार्थाश्व विद्यात् ॥९९॥

1199

राजर्षयो गृत्समदा वसिष्ठा भरद्वाजाः कुशिका गोतमाश्व। विश्वेऽश्विनावङ्गिरसोऽचयोऽदितिर् भोजाः काखा भृगवो रोदसी

दिशः ॥ ए ।।। साविचसीम्याश्विनमारतेषु ऐन्द्राग्नेये रौद्रसीयींषसेषु। श्रादावनो सूक्तमध्ये स्तुतास्तु न व्याघ्यनि देवताः सूक्तभाजः ॥ ९०॥ १०॥ अग्नेः सप्तदशोऽध्याय ऊर्ध्व ऊ षु स ऊतये। एते कार्यावृची योपाव् अझिन्त लेति पन्च च ॥१००॥ शेषा बहुभ्यो यूपेभ्यो वैश्वदेवी तृगष्टमी। अस्यान्या वश्वनी योक्ता षष्टमेन्द्रायमुखते ॥ १०१॥ अग्रिमुषसं वैश्वदेवी दिधकामिति चैतया। आग्रेन्द्री तय इन्द्रश्वर्क् परी वैश्वानरसृचः ॥ १०२॥ प्र यन्तु मारुतश्चान्या शतधारं गुरुस्तवः। प्र वो वाजा ऋतून्स्तीति ऋतिज स्तीति मन्थत ॥१०३॥ पुरीषास इति तस्यां धिष्ण्यानग्रीन्प्रशंसति। ज्ञेयाधिव तु होतारस् ते दैव्याधिव तच तु ॥१०४॥ 1105 चयोविंशतिरैन्द्राणि इछन्तीति पराएयतः। सूक्ते प्रेति तु नद्यश्व विश्वामिकः समूदिरे ॥ १०५॥ पुरोहितः सन्तिज्यार्थं सुदासा सह यनृषिः। विपार्द्युतुद्योः संभेदं शमित्येते उवाच ह ॥१०६॥ प्रवादास्तच दृश्यनो डिवडहुवदेकवत्। अछेत्यर्धर्चे पच्छो वा नदीष्वयेक्वविच्च ते ॥ १०९॥ आद्ये द्वृचे द्विवत्सार्धे विश्वामिचवचः श्रुतेः। एताभिर्ऋग्भिर्वा नद्य ऋषिं बहुवदूचिरे ॥ १०६॥ षष्ट्याष्टम्या चतुर्थ्या च दशम्या चेतरा ऋषेः। सप्तम्यामृचि षष्ट्यां च यौ देवी परिकीर्तिती ॥१०९॥

निपातिनी तु तौ ज्ञेयी ऐन्द्रापार्वत्यृगुज्ञमे। करोति पुचिकां नाम यथा दुहितरं तथा ॥ ११०॥ तस्यां सिञ्चति रेतो वा तच्छासदिति कीर्तितम्। रिक्थस्य दुहितुदीनं नेत्यृचि प्रतिषिध्यते ॥ १९१॥ तस्याश्वाह यवीयांसं भातरं ज्येष्टवत्सुतम्। सुदासन्त्र महायद्धे शक्तिना गाचिसूनवे ॥११२॥ निगृहीतं बलाचेतः सोऽवसीदिवचेतनः। तस्मै बासीं तु सीरीं वा नामा वाचं ससपरीम् ॥ ११३॥ सूर्येष्ट्ययादिहाहृत्य ददुस्ते जमदययः। कुशिकानां ततः सा वाग् अमितं तामपाहनत् ॥ ११४॥ २२॥ उपेति चास्यां कुशिकान् विश्वामिचीऽनुँबोधयत्। लब्धा वाचं च हृष्टातमा तानृषीन्प्रत्यपूजयत् ॥ १९५॥ ससपरीरिति द्वाभ्याम् ऋग्भ्यां वाचं स्तुवन्स्वयम्। स्थिरावित्यनसोऽङ्गान्यनडुहश्च गृहान्वजन् ॥ ११६॥ ततश्व स्वशरीरेण गृहानगञ्जनपरीददे। पराश्वतस्रो यास्वत्र वसिष्ठडेषिएयः स्मृताः ॥११७॥ विश्वामिचेण ताः प्रोक्ता अभिशापा इति स्मृताः। डिषद्वेषास्तु ताः प्रोक्ता विद्याश्चेवाभिचारिकाः ॥ ११५॥ 2311 विसष्टास्ता न शृखिन्त तदाचार्यकसंमतम्। कीर्तनाच्छ्रवणाद्यापि महादोषश्च जायते ॥ ११९॥ शतधा भिद्यते मूर्धा कीर्तितेन श्रुतेन वा। तेषां वालाः प्रमीयने तस्मात्तास्तु न कीर्तयेत् ॥ १२०॥ विश्वांश्व देवांसुष्टाव चतुर्भिरिममित्यृषिः। B अस्तीि विश्वात्मना सर्वान् मन्यमानः परं पदम् ॥ १२१॥ Bदेवानामसुरतं तद् एकं महदितीरयन्।

श्रिश्वनी मित्र स्थानि धेनुर्मित्र इहेह वः ॥१२२॥
तेविश्वदेवीति विद्धेया मेत्री मित्राय पञ्च तु ।
ऐन्द्रार्भवस्तृत्रस्त्वत्र श्राभेवे सृक्त उत्तमः ॥१२३॥
В पूर्वे हृचे निपातीन्द्र उषी वाजेन पञ्चमात् ।
श्रीषसादुत्तरास्त्वन्ये षट् पृथग्देवतास्तृत्राः ।
ऐन्द्रावरुणः प्रथमो वाहस्पत्यस्तथापरः ॥१२४॥
पौणासावित्रसीम्याश्व मेत्रावरुण उत्तमः ।
तृष्टाव जमद्गिश्व तेन देवावृतावृधी ॥१२५॥

1189

2411

RV. iv. देवर्षिपितृपूजार्थं पपाचान्त्राणि यच्छ्नः। यस्य वे श्येनरूपेण आहरदृत्रहा मधु ॥१२६॥ सोऽियं तु पञ्चदशभिर् इन्द्रं षोडशभिः परैः। चुिषस्वामिति तुष्टाव सूक्तेरेति तु गौतमः ॥१२९॥ स आतरमिति लासु तिसृष्विमिनिपातभाक्। वर्षोनाभिसंस्तौति आहुरन्ये निपातिनम् ॥ १२८॥ लिङ्गोक्तदैवते सूक्ते एके प्रत्यिपरिव तु। न्युषिनोंधदिति डाभ्यां स्तौति सोमकमेव तु ॥ १२०॥ तस्यैव चायुषीऽर्थाय पराभ्यामिश्वनी स्तुती। असमा न जनिष्येऽहं ब्रुवाणं गर्भमेव तु ॥ १३०॥ अन्वशाददितिः पुचम् इन्द्रमात्महितेषिणी। स जातमाची युडाय ऋषिमेवाजुहाव तु ॥ १३१॥ योधयन्वामदेवस्तं कृत्वात्मनि बलं तथा। दिनानि दश राचीश्व विजिग्ये चैनमोजसा ॥ १३२॥ स तं क इममित्यस्यां विक्रीणचृषिसंसदि। स्वयं तेनाभितुष्टाव निकरिन्द्रेति गीतमः ॥ १३३॥

રહૃા

1105

२५॥

किमादुतासीति चास्यां मन्युमर्धे पराणुदत्। अयास्य रूपवीर्याणि धेर्यकार्याणि तान्यृषिः ॥ १३४॥ विविधानि च कमीिण शशंसादितये तथा। श्चहमित्यात्मसंस्तावस् तृचे स्तुतिरिवास्य हि ॥ १३५॥ प्र सु ष विभयो नविभर् ऋगिभः श्येनस्य संस्तवः। पराभिस्त्वेति पञ्चर्चे सोमेनेन्द्र स्तुतः सह ॥ १३६॥ सोमप्रधानामेतां तु क्रीष्ट्रिकमन्यते स्तुतिम्। दिविश्विदिति चैतेन तृचेनेन्द्रेश संस्तुताम् ॥ १३०॥ उषसं मध्यमां मेने आचार्यः शाकटायनः। वाममृचि स्तुताश्वाच भगः पूषेति चार्यमा ॥ १३६॥ B कब्ळिनीति पूषोक्तोऽदन्तकः स इति श्रुतेः। B अस्माकमुत्रमं सूर्यं स्तीतीत्याहाश्वलायनः ॥ १३९॥ इन्द्रस्य हरयो ह्याया अप्रेराधास्तु रोहितः। सूर्यस्य हरितश्चेव वायोनियुत एव च ॥ १४०॥ रासभः सहितोऽश्विभ्याम् अजाः पूषाश्व वाजिनः। पृषत्योऽश्वास्तु महतां गावोऽहरायस्त्रथोषसाम् ॥१४१॥ सवितुर्वाजिनः श्यावा विश्वरूपा बृहस्पतेः। सहैते देवताभिस्तु स्तूयनोऽ यल्पशोऽन्यथा ॥ १४२॥ आयुधं वाहनं चापि स्तुतौ यस्येह दृश्यते। तमेव तु स्तुतं विद्यात् तस्यात्मा बहुधा हि सः ॥ १४३॥ कनीनका सूक्तशेषो हर्यो स्तुतिरिहोच्यते। चलार्यतम्ब विज्ञेयान्य् ऋप्रगृद्धाणि विद्रधे ॥ १४४॥ अप्रगृद्धाणि विद्रधे ॥

2611

॥ इति बृहद्देवतायां चतुर्थोऽध्यायः ॥

प्रेति पन्नार्भवं चीणि दाधिकाणि पराख्यतः। ऋग्द्यावापृथियो स्तीति दाधिकाणां मुखे तु या ॥१॥ परोधिरमुतो वाग्भिर् नामभिष्य स्तुतास्त्रयः। अग्निवायुष्य सूर्येष्य हंसः शुचिषदित्यृचि ॥२॥ Bनियुक्ता सूर्यदेवत्या हंस इत्येतरेयके। हे नैन्द्रावरुणे सूक्ते ततस्त्रीएयाश्विनानि कः ॥३॥ अयं वायो विहीत्येषु वायष्याः सप्त कीर्तिताः। नव चैवैन्द्रवायव्या इन्द्रस्तिसः शतेन षर् ॥४॥ इदं कथितदेवत्यं यस्तस्तम्भोत्तमी हुचः। स्तुतिरिन्द्राबृहस्पत्योर् अष्टावेता ऋचः स्मृताः ॥ ॥॥ सूर्त तु तडाईस्पत्यम् इदिमत्यीषसे परे। पुरोधातुः कर्मशंसा स इट्राजोच्यते तृचे ॥६॥ तत्साविचे हे तु को वैश्वदेवं मही द्यावापृथिवीयं परं तु यत्। स्रेचस्येति तिस्रस्तु स्रेचपत्याः शुनं वाहाः शुनदेवी तृगुत्तरा ॥ 9॥ वायुः शुनः सूर्य एवाच सीरः शुनासीरी वायुसूर्यी वदिना। शुनासीरं यास्क इन्द्रं तु मेने सूर्येन्द्री ती मन्यते शाकपूर्शिः ॥ ७॥ गुनासीरी पञ्चम्यां तु स्तुती ती हे तु सीताये षष्टी सप्तमी च। गुनं नः पालाः कृषिं स्तीति पादः गुनं कीना शाः कृषिजीवान्मनुष्यान् ॥०॥ स्तुतः पादेऽच पर्जन्यस्तृतीये अन्यं लृषिधनकामो जगाद। कृषिं वा स्तौति सर्वे हि सूक्तं समुद्रादित्यग्रेमध्यमस्य ॥ १०॥ आदित्यं वा ब्राह्मणोक्तं प्रदिष्टम् आग्नेयं वाषाज्यसूक्तं हि दृष्टम्। अयां स्तुतिं वा यदि वा घृतस्तुतिं गव्यमेके सीर्यमेतइदिन्त ॥ १॥ २॥

BV. V. स्वभानुदृष्टं सूर्यस्य अपहत्य तमोऽचयः । सप्तविंशतिभिः सूक्तेर् अवोधीत्यियमस्तुवन् ॥ १२॥ नैवृष्णस्त्रसद्स्युश्च अश्वमेध ऋणंचयः। स्तूयमानाः परीस्याः स्युर् अनिष्वेते क्वित्कचित्॥ १३॥ ऐस्वाकुरूयरुणी राजा चैवृष्णी रथमास्थितः। संजयाहाश्वरश्मीश्व वृशो जानः पुरोहितः ॥ १४॥ स बाह्यणकुमारस्य रथो गछज्छिरोऽछिनत्। एनस्वीत्यत्रवीचिव स राजेनं पुरोहितम् ॥१५॥ सोऽवर्वाङ्गिरसान्मन्त्रान् दृष्ट्वा संजीय तं शिशुम्। क्रोधात्मंत्यज्य राजानम् ऋन्यदेशं समाश्रितः ॥ १६॥ हरोऽपयेर्ननाशास्य तस्यापक्रमणाद्षेः। अग्री प्रास्तानि हव्यानि न ह्यपच्यन्त कानिचित् ॥ १९॥ 311 ततः प्रचिषतो राजा सोऽभिगम्य प्रसाद्य तम्। ञ्चानीता स वृशं जानं पुनरेव पुरोदधे ॥१५॥ स प्रसनो वृशोऽनैछद् धरमग्रेनृपक्षये। अविन्दत पिशाचीं तां जायां तस्य च भूपतेः ॥ १९॥ निषसः स तया सार्धम् आसन्द्यां कशिपावपि। तामुपामन्त्रयां चके कमेतं त्विमिति लूचा ॥२०॥ हरः कुमाररूपेण बुवंस्तामभ्यभाषत। विज्योतिषेति चोक्तायां सहसाग्रिहदज्बलत् ॥२१॥ Bसहमानः समायानां प्रकाशं च प्रकाशयन्। पिशाचीमदह्त्रां स यव चोपविवेश सा॥ २२॥ 811 एष एव परामृष्टो भाह्मविबासणे इचः। B निदानसंज्ञके यन्थे छन्दोगानामिति श्रुतिः ॥२३॥ भवेदेव परामर्शः सूक्तस्यास्य व्यपेक्षया।

u II

है॥

911

भविता बाह्या मन्त्रा हि विधिदृष्टेन चोदिताः ॥२४॥ दुश्यनो ब्राह्मणे मन्त्रा एकदेशे प्रदर्शिताः। जामदग्न्यस्तर्थेवाप्य स्तोनीयाश्चेतरेयने ॥२५॥ ञ्जाप्रियः सुसिमिडाय पञ्चमं सूक्तमच तु। एदमृग्वैश्वदेवी वा अन्या चेन्द्राग्युपोत्तमे ॥ २६॥ ऐन्द्राणि द्वादश चीति उशना तव संस्तुतः। उश्नेति तु पादेन सं ह यद्यामनेन च ॥२७॥ इन्द्राकुत्सेति चैतस्यां कुत्सेनेन्द्र स्तुतः सह। यस्वा सूर्येति चाचीणां पञ्चचें कर्म कीत्येते ॥२८॥ B अनखनोति सूक्तेऽस्मिन् आग्नेयेऽचिक्तिः स्वयम्। B दानतुष्टः शशंसेतान् राजवीनिति केचन ॥२०॥ B आशीरध्येषणाचिभ्यो असिं प्रति च दृश्यते। B अयुतं च गवां चीिश शतान्यथ च विंशतिम् ॥३०॥ B सीवर्ण शक्टं गोभ्यां चरणोऽदानृपोऽचये। B अश्वमेधः शतं चोक्ष्णां चसदस्युर्धनं बहु ॥३१॥ B राज्ञः प्रति च तत्सूक्तं बभाष इति केचन। B आत्मा हि नात्मने दद्याद् अयहीनृपतेर्श्वाषः ॥३२॥ B अनेः सुतमृषिं वश्रुम् आर्तिज्याय ऋणंचयः। Bसहस्रद्धिणे सोमे वने तं सीऽप्ययाजयत् ॥३३॥ B ददौ चैं रीशमी \* राजा सहस्राणि शतानि च। Bतस्मै चतारि चलारि महावीरं च काञ्चनम् ॥३४॥ B प्रवर्ग्येषु महावीराः सीवणीस्तस्य चाभवन् । B प्रतिगृद्ध सुविर्गेछन् मध्यमेनाग्निना पथि ॥३५॥ B पृष्ट इन्द्रेण चाचख्यो भद्रं चतसृभिश्व तत्। को नु वां वैश्वदेवानि एकादश पराख्यतः ॥३६॥

मास्तानि दश प्रेति इक्राभीत्यृचि तु स्तुता। B उदित्यृचि तृतीयायां सविता शौनकोऽववीत् ॥३९॥ उपेति बाईस्पत्यसुँ तृची मारुत्यृगुत्तरा। तमु हुहीति रौद्री तु प्र मुहुतिरिति लृचि ॥३८॥ B शौनकादिभिराचार्येर् देवता बहुधेरिता। इळस्पतिं शाकपूणिः पर्जन्यामी तु गालवः ॥३९॥ यास्त्रस्तु पूषणं मेने स्तुतमिन्द्रं तु शीनकः। वैश्वानरं भागुरिस्तु मारुत्येष समाश्विनी ॥४०॥ वायवाध्वर्यवः सीमी द्शेत्येन्द्री परा तु या। B अप्रिं घर्म पराञ्जनि अधिनी स्तीत्पृगछ च ॥४१॥ tII B प्रेति वायुं \* पूषणं च ऋधेर्चे ऽ ग्रिरिहो च्यते । Bप्रयमेऽय दितीये च स्तुता एति दिवीकसः ॥४२॥ आ वाचं मध्यमां स्त्रीति ततोऽन्या तु बृहस्पतिम्। B ज्यायांसमिति चादित्यं प्र वी वायुरिहोच्यते ॥४३॥ B तं प्रात्मचेति सौमी वा दैव्येन्द्री वा प्रजापतेः। B परोक्षविश्वदेवं तद् आह की षीतिकः स्वयम् ॥४४॥ Bतेषु तृतीयमित्युक्तं देवान्हुव इदं परम्। देवानां पत्नीरिति तु देवपत्यो इचे स्तुताः ॥४५॥ 611 अयं चतुर्णामिति चेन्द्रवायू चिभि स्तुती वायवा याहि वायुम्। रषं तृचा रोदसी स्तूयतेऽच यस्या स्तुता महतो ह्ट्रपत्याः ॥४६॥ श्रा ह्रास इति तस्यां ह्राणां संस्तुतो गणः। महतां तु गणस्येतन् नाम हद्रा इति स्मृताः ॥४७॥ ऋसाविप्ररयं चोभाव् ऋग्नी पार्थिवमध्यमी। अग्रे महिंदित्यस्यां महिंद्रः सह संस्तुती ॥४८॥ B मध्यमा वाक् स्त्रियः सर्वाः पुमान् सर्वर्षं मध्यमः।

Bगणाश्च सर्वे महतो गुणभेदात्पृथक् पृथक् ॥४९॥ 9011 राजिंदभवहाभ्यों रथवीतिरिति श्रुतः। स यख्यमाणो राजानिम् ऋभिगम्य प्रसाद्य च ॥५०॥ ञ्जात्मानं कार्यमधं च ख्यापयन्त्राञ्जलि स्थितः। अवृणीतिषमाचेयम् आर्विज्यायाचेनानसम् ॥ ५१॥ स सपुत्री ऽभ्यगछत्तं राजानं यज्ञसिद्धये। श्यावाश्वश्वाचिपुचस्य पुचः खल्वचैनानसः ॥५२॥ साङ्गोपाङ्गान्सर्ववेदान् यः पित्राध्यापितो मुदा। अर्चनानाः सपुनोऽय गला नृपमयाजयत्॥५३॥ यज्ञे च विततेऽपश्यद् राजपुत्रीं यशस्विनीम्। सुषा मे राजपुत्री स्याद् इति तस्य मनोऽभवत् ॥ ५४॥ श्यावाश्वस्य च तस्यां वे सक्तमासीत्रदा मनः। संयुज्यस्व मया राजव् इति याज्यं च सीऽववीत्॥ ५५॥ 9911 B श्यवाश्वाय सुतां दिलुर् महिषीं स्वां नृपोऽत्रवीत्। B किं ते मतमहं कन्यां श्यावाश्वाय ददामि हि ॥ ५६॥ B अचिपुचोऽदुर्वलो हि जामाता लावयोरिति। B राजानमत्रवीत्सापि नृपर्षिकुलजा ह्यहम् ॥५९॥ Bनानृषिनीं तु जामाता नैष मन्त्रान् हि दृष्टवान्। B चरुषये दीयतां कन्या वेदस्याचीं भवेत्रथा। B ऋषिँमीन्त्रदृशं वेदिपतरं मन्यते यतः ॥ प ।॥ प्रत्याचष्टे सं तं राजा सह संमन्त्र्य भार्यया। अन्षिनीव जामाता कश्चिद्गवितुमहीति ॥५९॥ प्रत्याख्यात ऋषिस्तेन वृत्ते यज्ञे न्यवर्तत । श्यावाश्वस्य तु कन्याया मनो नैव न्यवर्तत ॥६०॥ ततस्ती तु निवर्तेतांम् उभावेवाभिजग्मतुः।

B शशीयसीं तरनां च पुरुमीद्धं च पार्थिवम् ॥६१॥ तरनापुरुमी इही तु राजानी वैददच्याची। ताभ्यां तौ चक्रतुः पूजाम् ऋषिभ्यां नृपती स्वयम् ॥६२॥ चुिषपुचं महिषाश्व दर्शयामास तं नृपः। तरनानुमता चैव प्रादाइहुविधं वसु ॥६३॥ 1159 अजाविकं गवाश्वं च श्यावाश्वाय शशीयसी। B अचिं याज्याचिती गला पितापुची स्वमाश्रमम् ॥ ६४॥ B अभ्यवादयतामिनं महिं दीप्रतेजसम्। B श्यावाश्वस्य मनस्यासीन् मन्त्रस्यादर्शनाद्हम् ॥६५॥ Bन लब्धवानहं कन्यां हन्त सर्वाङ्गशोभनाम्। B अपहं मन्तदशी स्यां भवेडवीं महान्मम ॥६६॥ B इत्यरएये चिन्तयतः प्रादुरासीन्मरुत्रणः। ददर्श संस्थितान्पार्श्वे तुल्यक्पानिवात्मनः ॥६०॥ समानवयसश्चेव महतो हकावश्चसः। तांस्तुल्यवयसो दृष्ट्वा देवान्पुरुषवियहान् ॥६५॥ श्यावाश्वी विस्मितीऽपृद्धत् के ष्टेति मस्तस्तदा। ततस्तु मस्तो देवान् स्ट्रसूनूनवृध्यत ॥६०॥ य ई वहना इत्याभिर् बुड्वा तुष्टाव तांस्तथा। अतिक्रमं हि तं मेने ऋषिविंपुलमात्मनः ॥ ७०॥ यब दृष्ट्वैव तुष्टाव यच के छेति पृष्टवान्। स्तुता स्तुत्या तया प्रीता गडन्तः पृश्चिमातरः ॥ ७१॥ 9311 अवमुच्य स्ववश्लीभ्यो हकां तस्मै तदा ददुः। मरुत्तु तु प्रयातेषु श्यावाश्वः सुमहायशाः ॥ ७२॥ रथवीतेर्देहितरम् अगब्रन्यनसा तदा। स सद्य ऋषिरात्मानं प्रवस्थन् रथवीतये ॥ ७३॥

एतं मे स्तोमिमत्याभ्यां दौत्ये राचीं न्ययोजयत्। रचवीतिमपश्यनीं संप्रेष्ट्यार्षेण चक्षुषा ॥ ७४॥ रस्ये हिमवतः पृष्ठे एष श्लेतीति चात्रवीत्। ऋषेनियोगमाज्ञाय देव्या राच्या प्रचोदितः ॥ ७५॥ श्चादाय कत्यां तां दाभ्यं उपेयायार्चनानसम्। पादी तस्योपसंगृद्य स्थिता प्रद्वः कृताञ्चलिः ॥ ७६॥ रषवीतिरहं दाभ्ये इति नाम शशंस च। मया संगतिमिछनां लां प्रत्याचिक्षं यत्पुरा ॥ ७०॥ तत्स्मस्व नमस्तेऽस्तु मा च मे भगवन्तुधः। ऋषेः पुत्रः स्वयमृषिः पितासि भगवनृषेः ॥ ७ ।।। हना प्रतिगृहाणेमां सुषामित्येवमञ्जवीत्। पाद्यार्घ्यमधुपर्केश्व पूजीयता स्वयं नृपः ॥ ७०॥ शुक्रमश्वशतं दत्वा अनुजत्ते गृहानप्रति। शशीयसीं तरनां च पुरुमीद्धं च पार्थिवम् ॥ ७०॥ षड्भः सनदिति स्तुत्वा जगामविरिप श्रयम्। ऋतेन मैचावहणान्य् एकादश पराणि तु ॥ ६१॥ षळाश्विनानि गर्भार्थे पञ्चचींपनिषत्सुतिः। सप्न कृतापराधान्वै विफले दारसंग्रहे ॥ ५२॥ सृषिः कृतोऽश्वमेधेन भारतेनेति वै श्रुतिः। तमष्टमेऽपराधे तु वृक्षद्रीएयां स पार्थिवः ॥५३॥ ऋ वैसि ह विनि श्चिप स्कवं राजी न्यधारयत्। सोऽश्विनाविति सूक्तेन तृष्टावर्षिः शुभस्पती ॥ ७४॥ तौ तं तस्मात्ममुङ्ग्य चक्रतुः सफलं पुनः। नृचः स्वस्यैव गभीषं स्वपतस्तस्य गभवत् ॥ ६५॥ यथा वात इति ज्ञेये लिश्वभ्यामितरे ऋची।

1188

9411

B स्वतामिप गर्भाणां दृष्टं तदनुमन्त्रणम् ॥ ६६॥

१६॥

Bभाववृत्तं तु तहत्स्यात् तथारूपं हि दृत्र्यते।

B जरायुगर्भशन्दाभ्याम् एतदूपं हि दृश्यते ॥ ८९॥
महे उषस्ये साविचे युक्ततेऽछेति वे स्तुतः।
पर्जन्यो विक्ठिति लिस्मिन् पृथिवी मध्यमा स्तुता ॥ ८८॥

Bश्रद्या नो देव सिवतर् इयं दुःस्वप्तनाशनी। वारुणं तु प्र सम्राजे इन्द्राग्न्येन्द्राग्रमुत्तरम् ॥ ৮०॥ विष्णुंन्यङ्गं परं प्रेति मारुतं सूक्तमुत्तमम्।

В एवयामरुदाखातं द्योनेन्द्रे प्रतिपूर्वकम् ॥ १०॥ श्रीसूक्तमाश्चित्तं श्रीपुत्राणां पराणि षट्। तत्स्याद्वालकृत्यपनुदम् स्रियस्त्र निपातभाक् ॥ १०॥ प्रजावज्जीवपुत्रो वा गर्भकर्मणि संस्तृतो। नानारूपा पयस्त्रिन्यः संस्रवन्तीति संस्तृताः ॥ १२॥ स्राशीवादेषु संज्ञासु कर्मसंस्थासु देवता। निपातभाग् लिङ्गवाच्यात् परीक्षेतेह मन्त्रवित् ॥ १३॥ मन्त्रप्रोगमन्त्रयोः प्रयोगो बलवत्तरः। विधेस्त्रयोः परीक्षा स्थान् मन्त्राः स्युरिमधायकाः ॥ १४॥ तस्मात्तेन विसंवादो मन्त्राणां तद्रतानि तु। गुणाभिधायकानि स्युः संविज्ञानपदानि तु॥ १५॥ मन्त्रेषु गुणभूतेषु प्रधानेषु च कर्मसु। प्रधानगुणभूताः स्युर् देवता इति गम्यते ॥ १६॥ विसावत्सरिकं सन्त्रं प्रजाकामः प्रजापितः। स्राह्ताः साध्येर् विश्वेदिवैः सहिति च॥ १०॥

9611

9911

तच वाग्दीक्षणीयायाम् आजगाम शरीरिणी।

तां दृष्ट्वा युगपत्तच कस्याय वरुणस्य च ॥ ९ ।॥

शुक्रं चस्तन्द तडायुर् अग्री प्रास्यद्यदृद्धया।
ततोऽचिंभ्यो भृगुर्जे अङ्गारेष्विङ्गरा ऋषिः॥९९॥
प्रजापितं सुतौ दृष्ट्वा दृष्टा वागभ्यभाषत।
श्राभ्यामृषिस्तृतीयोऽपि भवेदचैव मे सृतः॥१००॥
प्रजापितस्त्रथेत्युक्तः प्रत्यभाषत भारतीम्।
ऋषिरिचस्ततो जञ्जे सूर्यानलसमद्युतिः॥१००॥
योऽङ्गारेभ्य ऋषिजेञ्जे तस्य पुचो वृहस्पतिः।
वृहस्पतेभरडाजो विद्षीति य उच्यते॥१०२॥
महत्स्वासीद्युह्मश्र स एवाङ्गिरसो नपात्।

9011

RV. vi. सपुत्रस्य तु तस्यैतन् मग्डलं षष्ठमुच्यते ॥ १०३॥
तं सप्त इति तत्रादाव् आग्नेयानि त्रयोदण ।

पूक्तानि त्रीणि मूर्थानम् अग्नेविष्यानरस्य तु ॥ १०४॥

एकान्निविष्यदेवात्र पिवेत्येन्द्राग्यतः परम् ।

अग्ने स स्रेषित्यस्यां देवी यौ तु निपातितौ ॥ १०५॥

प्रोतये नू म इत्येते विष्यदेव्यावृत्ती स्मृते ।

ग्रित्वतीया पदं चान्यम् ऐन्द्रमेति गवां स्तुतिः ॥ १०६॥ २०॥

अग्नसम्राणास इत्यस्यां वायुरिन्द्रश्च संस्तुती ।

B इन्द्रः प्राधान्यतो वात्र स्तुतो वायुर्निपातभाक् ॥ १००॥

B अयं देवस्तृत्वं सौम्यम् ऐन्द्रमेके प्रचस्तते ।

य आनयदिति तस्य तृचोऽधीति वृबुस्तुतिः ॥ १००॥

पितरं स्त्रीति णंयुश्च तृचस्यान्ये पदे स्वकम् ।

स्वादुष्किलायमिति तु सौम्यः पञ्चर्च उत्तरः ॥ १००॥

B इन्द्रः प्रधानतो वात्र स्तुतः सोमो निपातभाक् ।

B इन्द्रः प्रधानतो वात्र स्तुतः सोमो निपातभाक् ।

B इन्द्रः प्रधानतो वात्र स्तुतः सोमो निपातभाक् ।

2311

श्रगव्यृति स्तौति देवान् पादो भूमिमशोत्तरः।
वृहस्पतिं तृतीयस्तु इन्द्रमेवोत्तमं पदम्॥१९१॥ १९॥
वनस्पते वीङ्गङ्गः परं यत् तदाचाया भाववृत्तं वदन्ति।
सम्त्रप्तिं तसस्तुर्थाभिमर्शना उपेति तिस्रो दुन्दुभेः संस्तवोऽष॥१९२॥
समश्रपणा इति चार्धमेन्द्रं दशादितोऽ प्रेस्तृणपाणिकस्य।
तृचः परो मास्तः पृश्चिमृत्ते बृचः परो वैश्वदेवः पुनश्र॥१९३॥
स्रादित्यो वा मास्त एव वा स्याद् श्रा मा पूषिन्तित पौष्णीश्वतसः।
बृचं परं मास्तं तच विद्याद् श्रन्या द्युभ्वोः कीर्तना पृश्चये वा॥१९४॥२२॥

स्तुषे सूक्तानि चलारि वैश्वदेवान्यतः परम्।

हितीयाप्तिं चतुर्थी च वायुं पञ्चम्यषाश्विनौ ॥ १९५॥
स्तीत्यृक् तु सप्तमी वाचम् अच पूषणमप्टमी।
लष्टारं नवमी रुद्रं भुवनस्येत्यषोक्तरे ॥ १९६॥
मारुत्यो यो रजांसीति विष्णुमेव जगावृषिः।
अभ्यैन्द्रेशित च सावित्री रौदस्याग्नेर्युंताश्विनी ॥ १९९॥
अग्नीपर्जन्यावनयोः सौयीं चोद्द त्यदित्यृचौ।
वयं चलारि पौष्णानि लेन्द्रापौष्णस्य चोत्तरम् ॥ १९६॥
प्रेर्पातमं कपिर्दनं रौद्रमेके प्रचक्षते।
ऐन्द्राग्ने प्र नु वोचिति इयं सारस्वतं स्तुषे ॥ १९९॥
आश्विने चौषसे चैव मारुतं तु वपुर्त्विति।

B उपेति च वृचेऽश्विभ्याम् श्राँराधनं च शंसित ॥ १२०॥

मैचावरुणमेवेकं विश्वेषां वः सतामिति ।

श्रुष्टीति चैन्द्रावरुणं समैन्द्रावेष्णवं परम् ॥ १२१॥

श्रावापृष्यव्या सविता इन्द्रासोमी वृहस्पतिः ।

पृषवपृषक् परेः सूक्तः सोमारुद्रेति तो स्तुतो ॥ १२२॥

B चक्रं रथो मणिर्भाया भूमिरश्वो गजस्तथा ।

B एतानि सप्त रानानि सर्वेषां चक्रवर्तिनाम् ॥ १२३॥ 1189 ग्रभ्यावर्ती चायमानः प्रस्तोकश्चेव सार्ज्ञयः। ञ्चाजग्मतुर्भरहाजं जिती वारिश खेर्युधि ॥ १२४॥ अभिगम्योचतुस्ती तं प्रसाद्याख्याय नामनी। युधि वार्श्यिकेंद्रसन् आवां विडि विनिर्जिती ॥ १२५॥ भवत्पुरोहितावावां श्चनबस्यू स्रयेवहि। ध्यचं तदिप विज्ञेयं ब्रह्म यत्पाति शाखतम् ॥ १२६॥ ऋषिस्ती तु तथेत्युक्ता पायुं पुत्रमभाषत। अधर्षणीयौ शबूणां कुरुष्वेतौ नृपाविति ॥१२७॥ पितरं स तथेत्युक्का युडोपकरणं तयोः। जीमूतस्येति सूक्तेन पृथक्केनान्वमन्त्रयत् ॥ १२८॥ 11 49 प्रथमा लस्य मूक्तस्य योडारं स्तीति वर्मिणम्। धनुषश्च हितीया तु तृतीया ज्याभिमन्त्रिणी ॥ १२०॥ स्तीत्यृगाली चतुर्थी तु इषुधिं स्तीति पञ्चमी। अर्धेन सारिषः " षष्ठ्या रक्ष्मयोऽर्धेन संस्तुताः ॥१३०॥ अश्वांस्तु सप्तमी स्तीति आयुधागारमष्टमी। नवमी रथगोपांस्तु दशमी रखदेवताः ॥ १३१॥ इषुं चैकादशी स्तीति द्वादशी कवचस्तुतिः। नयोदशी कशां स्तीति हस्तनाणं चतुर्दशी ॥ १३२॥ प्रथमे पञ्चदश्यास्तु पादे दिग्ध इषु स्तुतः। अयोमुखी डितीये तु अर्धेऽस्त्रं वारुणं परे ॥ १३३॥ २६॥ षोळश्यां तस्य सूक्तस्य धनुर्मुक्त इषु स्तुतः। सप्तदश्यां तु युडादेः कवचस्य तु वध्यतः ॥१३४॥ स्तुतिरष्टादशी ज्ञेया युयुत्सी स्तुतिरुत्तमा। आशास्ते चोत्तमे पादे ऋषिरात्मन आशिषः ॥ १३५॥

मूक्तेनानेन तु स्तुता संयामाङ्गान्यृषिस्तयोः।
ताः प्रस्थापयामास पुनर्वारिश्खान्प्रति॥१३६॥

В एतस्यते चतमृभी राञ्जो साहाय्यकाम्यया।

В भरद्वाजोऽभितृष्टाव प्रीतस्तेन पुरंदरः॥१३७॥

В अभ्यावर्तिनमभ्येत्य हर्युपीयानदीतिः।

В सहितश्चायमानेन जघानेनाञ्छचीपतिः॥१३६॥
तो तु वारिश्खाञ्चिता ततोऽभ्यावर्तिसाञ्चयो।

भरद्वाजाय गुरवे ददतुर्विविधं वसु॥१३९॥

भरद्वाजत्र्य गर्गश्च दृष्टाविन्द्रेश वे पिष।

इयान् प्रस्तोक इत्याभिर् दानं तद्वे श्रशंसतुः॥१४०॥

В अष्टिष्यभितृष्टाव दानं तच च तस्य तु।

В अप्टिष्यभितृष्टाव दानं तच च तस्य तु।

प्रसङ्गास्त्रिह याः सूक्ते देवताः परिकीर्तिताः।

ता एव सूक्तभाजस्तु मेने राषीतर स्तुती॥१४२॥

२५॥

5611

1105

RV. vii. प्राजापत्यो मरीचिहि मारीचः कश्यपो मुनिः।

तस्य देव्योऽभवज्ञाया दाक्षायग्यस्त्रयोदश् ॥ १४३॥

B ग्रादितिर्दितिर्दनुः काला दनायुः सिंहिका मुनिः।

B कोधा विर्ष्या विरष्ठा च सुरिभविनता तथा ॥ १४४॥

B कदूच्यैवेति दुहितृः कश्यपाय ददी स च।

तासु देवासुराश्चेव गन्धर्वोरगराश्चसाः॥ १४५॥

वयांसि च पिशाचाश्च जिज्ञरेऽन्याश्च जातयः।

तचैका विदितिर्देवी द्वादशाजनयत्सुतान्॥ १४६॥

B भगश्चेवार्यमांशश्च मिनो वरुग एव च।

B धाता चैव विधाता च विवस्वांश्च महाद्युतिः॥ १४९॥

Bलष्टा पूषा तथैवेन्द्रो हादशो विष्णुरुच्यते। इन्हं तस्यास्तु तज्जज्ञे मिनश्च वरुणश्च ह ॥ १४५॥ तयोरादित्ययोः सन्ते दृष्ट्वाप्सरसमुर्वशीम्। रेतश्वस्तन्द तत्तुम्भे न्यपतवासतीवरे ॥ १४०॥ तेनैव तु मुहूर्तन वीर्यवन्ती तपस्विनी। श्चगस्त्यश्च वसिष्ठश्च तचर्षी संवभूवतुः ॥ १५०॥ Bबहुधा पतिते शुक्रे कलशेऽय जले स्थले। B स्थले वसिष्ठस्तु सुनिः संभूत ऋषिसत्तमः ॥ १५१॥ B कुम्भे लगस्यः संभूतो जले मत्यो महाद्युतिः । उदियाय ततोऽगस्यः शम्यामाचो महायशाः ॥१५२॥ 3011 मानेन संमितो यस्मात् तस्मान्मान्य इहोच्यते। यज्ञा कुम्भाद्षिजीतः कुम्भेनापि हि मीयते ॥ १५३॥ कुम्भ इत्यभिधानं तु परिमाणस्य लक्ष्यते। ततोऽसु गृह्यमाणासु वसिष्ठः पुष्करे स्थितः ॥ १५४॥ सर्वेच पुष्करं तच विश्वे देवा अधारयन्। उत्थाय सलिलात्तसमाद् अय तेपे महत्तपः ॥१५५॥ नामास्य गुणतो जज्ञे वसतेः श्रेष्ठ्यकर्मणः। अदृश्यमृषिभिहीन्द्रं सोऽपश्यज्ञपसा पुरा ॥१५६॥ सोमभागानयो तस्मै प्रोवाच हरिवाहनः। B ऋषयो वा इन्द्रमिति ब्राह्मणात्तिष्ठ दृश्यते ॥ १५९॥ 3911 विसष्टश्च विसष्टाश्च ब्राह्मणा ब्रह्मकर्मणि। सर्वकर्मसु यज्ञेषु दिख्याीयतमास्त्रया ॥ १५৮॥ तस्माद्येऽद्यापि वासिष्ठाः सदस्याः स्युस्तु कर्हिचित्। ऋईयेदिखिणाभिस्तान् भाव्यवेयी श्रुतिस्वियम् ॥१५९॥ ऋषिस्तु मैचावरुणिः सूक्तेः षोळशभिः परैः।

तृष्टावाग्निमिति विग्निम् आप्यस्तच जुषस्व नः ॥१६०॥ प्राययेऽय प्र सम्राजी वितीयं प्रायये तृचम्। विश्वानरीयाख्येतानि ले हैन्द्राणि पराख्यतः ॥१६१॥ दश पञ्च च सूक्तानि निपातो महतां स्तुतिः। निकः सुदास इत्यस्यां दानं पेजवनस्य तु ॥ १६२॥ 3811 वसिष्ठेन चतुर्भिस्तु हे नप्नुरिति कीर्तितम्। संवादं सूक्तमेन्द्रं वा श्वित्यञ्चस्तु प्रचछते ॥१६३॥ वसिष्ठागस्त्ययोरच कीर्त्यते तनयैः सह। इन्द्रेण चैव संवादो महिमा जन्म कर्म च ॥१६४॥ पराणि प्रेति चलारि वैश्वदेवानि तच तु। स्तीत्यृगन्तामहिं तन मा नोऽहिं बुध्यमेव च ॥१६५॥ B अहिराहिना मेघान्स एति वा तेषु मध्यमः। B योऽहिः स बुध्यो बुधे हि सोऽन्तरिक्षेऽभिजायते ॥ १६६॥ उदु ष्य सवितुः सूक्तं यं नो वाजिनदैवतः। हृचोऽर्धर्चेश्व भागोऽच भगसुय इति श्रुतिः ॥१६७॥ 3311 पादश्चेव तृतीयोऽच पञ्चम्यामहिदैवतः। B यथार्थर्ची भगमुयस् तथा नूनं भगोऽपि च ॥ १६७॥ Bस हि रानानि सविता सुवातीति भगः स वा। वैष्यदेवानि पञ्जोर्धः पञ्जर्चो भगदेवतः ॥१६०॥ प्रातर्जितमुषस्यान्या दृष्ट्भैयोऽचाशिरेव वा। एके तु प्रातरित्यस्यां भगमेव प्रचक्षते ॥१९०॥ आदावनो तु ऋषयः कीर्तयन्ति प्रसङ्गतः। सूक्तेऽसिन्देवतास्वन्या अन्यास्तव भवन्ति च ॥१७१॥ सालोक्यात्साहचयाडा संस्तवादथवा पुनः। गणस्थानाद्विति वा कीर्त्यनेऽन्यास्तु देवताः ॥ १७२॥

॥ इति वृहद्देवतायां पञ्चमी ध्यायः ॥

दाधिक्रमय साविचं रौद्रमित्यनुपूर्वशः। दाधिके प्रथमायास्तु देवताः परिकीर्तिताः॥१७३॥ ता ज्ञेया आप आप्यं स्याद् आर्भवः प्रथमस्तृचः। उत्तमा वैश्वदेवी वा आर्भवी वा निगद्यते॥१९४॥ वैश्वदेवे तथा शस्त्रे आर्भवं शस्यते हि तत्। दशमेऽहि समस्तं समुद्रज्येष्ठा अपां स्तुतिः॥१९५॥ समुद्रज्येष्ठा अपां स्तुतिः॥

34 II

ञ्चा मामिति तु सूक्तेन प्रत्यृचं देवता स्तुताः। B मिचावरुणाविप्रश्व देवा नहास्तथैव च ॥१॥ तृचावादित्यदेवत्यौ रोदस्योः प्रेति यस्तृचः। वास्तोष्यत्याश्वतसस्तु सप्त प्रस्वापिन्यः स्मृताः ॥२॥ परं चलारि सूक्तानि मास्तानि क ईमिति। तेषां तु पितरं देवं त्र्यस्वतं स्तीत्यृगुत्रमा ॥३॥ स्तुती तु मित्रावरुणी सूक्तेयेदिति सप्तभिः। अश्वनौ तु परेर्देवाव् अष्टिभः प्रति वामिति ॥४॥ यदद्येकोत्सूर्यस्तिस उद्देतीत्पर्धपञ्चमाः। सौर्यस्तच्छुरिति तु गीयते चछुर्देवता ॥ ।॥ B आदित्यानां तही ऋदा हे ऋची शीनकोऽबवीत। B अन्याः सर्वा ऋचः सीया यदद्याद्याः प्रकीर्तिताः ॥६॥ Bइमे चेतार इत्याद्याः B अर्थम्णो वहणस्यापि मिनस्येता नव स्मृताः ॥ 9 ॥ B यदद्य सूर इत्याद्या दशादित्या ऋचः स्मृताः। Bसविता वादितिर्मिचो वरुणश्चार्यमा भगः ॥ ७॥ Bस्तुता उदु त्यदित्येतास् तिसः सौर्यस्ततः पराः। B आशीस्त्रचसुरित्येताम् आचार्यः शीनकोऽव्रवीत् ॥ ए॥ उषास्तु सप्तिभर्युषाः सूक्तान्येभ्यः पराणि तु। चलारीन्द्रावरुणेति इन्द्रावरुणयी स्तुतिः ॥१०॥ Bउदु ज्योतिरिति लस्मिन् ऋर्धर्चे मध्यम स्तृतः। वरुणस्य गृहाबाची वसिष्ठः स्वप्न आचरत् ॥ ११॥

911

511

प्राविवेशाय तं तत्र श्वा नदबभ्यधावत। B कन्दनां सारमेयं स धावनां दष्टुमुद्यतम् ॥ १२॥ B यदर्जुनेति च डाभ्यां सान्वियता च्यसुष्वपत्। स तं प्रस्वापयामास जनमन्यं च वारुणम् ॥ १३॥ ततस्तु वहगो राजा स्वैः पाशैः प्रत्यवध्यत । स वडः पितरं सूक्तेश् चतुर्भिरित उत्तरैः ॥ १४॥ अभितृष्टाव धीरेति सुमोचैनं ततः पिता। ∆ ध्रुवासु त्वेति चोक्तायां पाशा अस्मात्ममोचिरे ॥१५॥ 311 पराणि चीणि सूक्तानि वायव्यानि प्र वीरया। अच तास्वेन्द्रवायया स्तुती यासु डिवत्स्तुतिः ॥ १६॥ Bप्र वीरयोक्ता वायव्या प्राउगीत्येतरेयके। B पदस्य व्यत्ययं कृता वायोः प्राधान्यमुच्यते ॥ १९॥ Bते सत्येन तृची यावत् तरश्चतुर्ऋचः पुनः। B उशनीका प्र सीता चर्ग् हयोरेता नव स्मृताः ॥१८॥ ऐन्द्राग्ने शुचिमित्येते प्रेति सारस्वते परे। में चा सरस्वान् स इति जनीयनाश्च तिसृभिः ॥ १९॥ 811 राजा वर्षसहस्राय दीक्षिणचाहुषः पुरा। चचारैकरथेनेमां बुवन् सर्वाः समुद्रगाः ॥२०॥ यस्ये वहत भागाने इन्हशो वाषवेकशः। प्रत्यूचुस्तं नृपं नद्यः स्वल्पवीयीः कथं वयम् ॥२१॥ वहेम भागान्सवीस्ते सन्ते वार्षसहिसके। सरस्वतीं प्रपद्यस्व सा ते वस्यित नाहुष ॥२२॥ तथेत्युक्का जगामाशु आपगां स सरस्वतीम्। सा चैनं प्रतिजयाह दुदुहे च पयो घृतम् ॥२३॥ एतदत्यज्ञुतं कर्म सरस्वत्या नृपं प्रति।

¥ II

६॥

911

वारुणिः नीर्तयामास प्रथमस्य हितीयया ॥ २४॥ यज्ञे बार्हस्पत्यमैन्द्रं वैषावे तु परे ततः। उस्मैन्द्रश्च तिस्रः स्युः पार्जन्ये तिस्र उत्तरे ॥२५॥ ∆ स्तौतीन्द्रं प्रथमा तत्र हितीयाद्या वृहस्पतिम्। B यज्ञ आद्येन्द्रमेवास्तीत् अन्या तिन्द्रावृहस्पती ॥ २६॥ तृतीया नवमी चैव स्तौतीन्द्राब्रह्मणस्पती। संवत्सरं तु मराडूकान् ऐन्द्रासीमं परं तु यत् ॥२०॥ ऋषिर्देदर्भ राष्ट्रोघं पुचशोकपरिघ्रुतः। हते पुचशते तस्मिन् सौदासैर्दुःखितस्तदा ॥२८॥ ये पाकशंसमृक्सौम्या आग्नेयी तत उत्तरा। एकादशी वैश्वदेवी सीम्यस्तस्याः परी बृचः ॥२०॥ यदि वाहमृगाग्नेयी ऐन्द्री यो मेति तु समृता। याव्यी प्र या जिगातीति वि तिष्ठध्वं तु मारुती ॥३०॥ प्र वर्तयेति पञ्चेन्द्रा ऐन्द्रासोमी तृगुत्तमा। ऋषिस्वाशिषमाशास्ते मा नो रक्ष इति तृचि ॥३१॥ दिवि चैव पृथियां च तथा पालनमात्मनः। उल्लायातुं जह्येतान् नानारूपानिशाचरान् ॥३२॥ पञ्चदश्यां तु सूक्तस्य अष्टम्यां चैव वारुणिः। दुःखशोकपरीतात्मा शपते विलपनिव ॥३३॥ हते पुनशते तस्मिन् वसिष्ठो दुःखितस्तदा। रह्योभूतेन शापातु सुदासेनेति वै श्रुतिः ॥३४॥

RV. viii. कालश्चेव प्रगाथश्च घोरपुची वभूवतुः।
गुरुणा तावनुज्ञाताव् ऊषतुः सहिती वने ॥३५॥
वसतोस्तु तयोस्तच कालपत्याः शिरः स्वपत्।

कृता कनीयान्कालस्य उत्सङ्गे नान्वबुध्यत ॥३६॥ शप्तुकामस्तु तं कालः कुडः पापाभिशङ्कया। वीधयामास पादेन दिधश्चिव तेजसा ॥३९॥ विदिना तस्य तं भावं प्रगाथः प्राञ्जलि स्थितः। मातृते च पितृते च वरयामास तावुभी ॥३४॥ स घौरो वाष कारती वा वंशजैबंहुभिः सह। ददशान्येश्व सहित ऋषिमंग्डलमष्टमम् ॥३०॥ माचिदैन्द्राणि चनारि अन्वस्य स्यूरिमत्यृचि। तुष्टावाङ्गिरसी नारी वसन्ती शष्वती पतिम् ॥४०॥ स्तियं सन्तं पुमांसं तम् आसङ्गं कृतवानृषिः। स्वस्य दानं स्तुहीत्यृग्भिश् चतुर्भिः परिकीर्तितम् ॥४१॥ शिक्षेत्यृग्थां तुं काश्यस्य विभिन्दोः परिकीर्तितम्। पाकस्थासन् भोजस्य चतुर्भिर्यमिति स्तुतम् ॥४२॥ पौष्णी प्रेति प्रगायो ही मत्यते शाकटायनः। ऐन्द्रमेवाष पूर्व तु गालवः पौषामुन्नरम् ॥४३॥ ऐन्द्राणामिह सूक्तानाम् उत्तमस्योत्तमे तृचे। दानं राज्ञः कुरुङ्गस्य स्यूरं राध इति स्तुतम् ॥४४॥ दूरादित्याश्विने सूक्ते सप्तत्रिंशत्तमी यथा। इत्यर्थची बृचखान्यः कशोदीतस्तुतिः स्मृता ॥४५॥ महानेन्द्रं प्रात्वत्याम् अग्निं वैश्वानरं स्तुतम्। मन्यते शाकपूर्णिस्तु भार्म्यश्रधिव मुत्रलः ॥४६॥ तृचे तु शतमित्यस्मिन् दानं तैरिन्दिरं सृतम्। परं तु मारुतं प्रेति आ नस्त्रीएयाश्विनानि च ॥४७॥ तमाग्नेयं य इन्द्रेति षळेन्द्राएयुत्रमस्य तु। उपोत्तमायामधेर्चे देवी वास्तीष्पति स्तुतः ॥४৮॥

**61** 

611

9011

9911

इदमादित्यदेवत्यं तिसृभिक्वदिति स्तुता। षद्या चतुर्थ्या सप्तम्या उतेत्याश्विन्यृगष्टमी ॥४०॥ स्तुताः शमिति पञ्चस्तु अग्निसूर्यानिलास्त्रयः। वरुणार्यमिमजाणां प्रगायो यमिति स्तुतिः ॥५०॥ श्राप्रेये स्तृती राजर्षेस् चतदस्यीरदादिति। B पञ्चाश्रतं वधूनां च गवां तिस्रख सप्ततीः ॥ ५९॥ B अश्वीष्ट्राणां तथेवासी वासांसि विविधानि च। Bरत्नानि वृषभं श्यावं तासामयेसरं पतिम् ॥ ५२॥ Bकृता दारानृषिगेछच् इन्द्रायेतऋशंस च। B वयं सूक्तेन शकं च प्रीतस्तेन शचीपतिः ॥ ५३॥ B चु षे वरं वृलीष्वेति प्रह्रस्तमृषिरव्रवीत्। B काकुत्स्यकन्याः पञ्चाश्रद् युगपद्रमये प्रभी ॥ ५४॥ B कामतो बहुद्धपतं यौवनं चाक्षयां रतिम्। B शक्कानिधि पद्मनिधि मनृहेष्वनपायिनम् ॥५५॥ Bप्रासादान् विश्वकर्मासौ सौवर्णास्वतप्रसादतः। в कुर्वीत पुष्पवाटीं च पृथक्तासां सुरदुमेः ॥ ५६॥ Bमा भूत्सपत्नीस्पर्धासां सर्वमस्विति चात्रवीत्। ञ्चा गन्त मारुतं सूक्तं वयमित्यैन्द्रमुत्तरम् ॥५७॥ कारतस्य सीभरेश्वेव यजतो वंशजैः सह। कुरुक्षेचे यवाञ्चक्षुर् हवींषि विविधानि च॥ ५८॥

आखवः सोऽभितृष्टाव इन्द्रं चिचं सरस्वतीम्। ष्टइन्द्रो वेत्यनयची स दानशक्तिं प्रकाशयन्॥५०॥

B आखुराजो ऽभिमानाच प्रहर्षितमनाः स्वयम्।

अयुतानां सहस्रं वे निजयाह स्तुवनृषिः।

संस्तृतो देववचिच च्छुषये तु गवां ददी ॥६०॥

1159

9311

9811

ऋषिं चोवाच हृष्टात्मा नाहमहीम्युषे स्तुतिम् ॥६१॥ तिर्यग्योनौ समुत्पची देवता स्त्रोतुमईसि। तमन्यया पुनश्वास्तीद् श्रो त्यं सूक्तेन चाश्विनी ॥६२॥ ईकिष्वेत्येतदाग्नेयं सलायश्चेन्द्रमुत्तरम् । यथा वरो सुषाम्ण इत्य् उन्नमस्वीषसस्तृचः ॥६३॥ ऋषी तु सहितास्वेता देवता विभिद्वेलम्। उषाश्चेन्द्रश्व सीमश्व ऋियः सूर्यो बृहस्पतिः ॥६४॥ अङ्गिराः सरमा चैव ता वामित्युत्तरस्य तु। ञ्चादी मैचावरु एयस्तु नव डादण तूत्रराः ॥६५॥ वैश्वदेव्यो वरू राजा यच्चादादुषये वसु । कीर्तितं तत्रृचे त्वस्मिन् ऋजमुख्एयायने ॥६६॥ B अधिनौ दद्तुः प्रीतौ तदिहोक्तं सुषामिण । ञ्चाधिनं तु युवोर्युस्व वायव्या उत्तरास्तु याः ॥६०॥ यं सवर्णा मनुनाम लेभे पुचं विवस्वतः। वैष्यदेवानि पञ्चेतान्य् अग्निरुक्षे जगाद सः ॥६৮॥ वभुरेक इति लेता लिङ्गतो हिपदा दश। स्तूयनो देवता ह्यासु कर्मभिः स्वैः पृथकपृथक् ॥६०॥ स्ताः कर्मगुणैः स्वैः स्वैर् देवता यत्र तत्र तु। पृथक्कमस्तुतिनीम वैश्वदेवं तदेव तु ॥ ७०॥ तासां बभुरिति लाद्या सौम्याग्नेयी लृगुत्तरा। लाष्ट्री चेन्द्री च रौद्री च पौष्णी वैषाव्युगाष्ट्रिनी ॥ १९॥ नवमी मैचावरुणी ऋग्दशस्य चिंसंस्तवः। यजमानप्रसङ्गाच य इँगाच प्रकीर्तिता ॥ ७२॥ Bयो यजाति इचे शको यजतां पतिरीळितः। Bतस्य द्युमान् द्वृचे यज्वा चतमृष्विप मिस्विति ॥ ७३॥

Bयज्जनोरेव दंपत्योः पञ्च या दंपती ऋचः। B आ शमीशिरतु पीष्याँगी परे मिचोऽर्यमा यथा ॥ 9४॥ Bवरुण्य स्तुतास्वच आदित्या अग्रिमग्रये। सूक्तानि प्र कृतानीति चीखीन्द्राणि पराख्यतः ॥ ७५॥ 9411 अध इत्यच कन्या तं स्त्रीलिङ्गेनेन्द्रमद्यवीत्। स हि तां कामयामास दानवीं पाकशासनः ॥ ७६॥ ज्येष्ठां स्वसारं व्यंसस्य तस्यैव युवकाम्यया। अग्रिनेत्याश्विनं सूक्तम् ऐन्द्रसूक्ते परे ततः ॥ ७०॥ ऐन्द्रायं परमाग्नेयम् ऐन्द्रायं वाह्यो परे। उत्तरे वारुणे लन्य आ वामित्याश्विनस्तृचः ॥ ७ ७॥ सूक्ते इसे समाग्नेये ताभ्यामैन्द्रे ततः परे। वशायार्ग्याय यत्रादात् कानीतस्तु पृथुत्रवाः ॥ ७०॥ तदच संस्तुतं दानम् आ स इत्येवमादिभिः। ञ्चा नः प्रगायौ वाययौ मूक्तस्योपोक्तमा च या ॥ ५०॥ 9811 B मिचार्यमाणी महतः सुनीथो घ इचे स्तुताः।

B विचलारिशकात्मीतम् चिशोकाय पूरंदरः ॥ ६९॥

Bगिरिं निकृत्य वजेश गा ददावसुरैहिताः।

Bयः कृत्तदिति चैतस्याम् ऋषिस्तु स्वयमत्रवीत् ॥ ६२॥
स्तुता नवम्या विदितिर् महीत्यादित्यदैवते ।
ऋत्याः पञ्चोषसेऽपि स्युः सौम्यं स्वादोरिति स्मृतम् ॥ ६३॥
पराग्यष्टी तु सूक्तानि ऋषीणां तिग्मतेजसाम् ।
ऐन्द्राग्यच तु षड्विंशः प्रगाथो बहुदैवतः ॥ ६४॥
ऋगत्याग्नेरचेत्यिगः सूर्यमन्यं पदं जगौ ।
प्रस्कावश्च पृषधस्य प्रादाद्यद्वसु किंचन ॥ ६५॥
तङ्क्रीदिति सूक्ताभ्याम् ऋषिलं विह संस्तुतम् ।

∆ ऐन्द्राग्युभयमित्यच षळाग्नेयात्पराणि तु। निपातमाह देवानां दाता म इति भागुरिः ॥ ६६॥ ऋचं यास्करतृचं लेतं मन्यते वैश्वदेवतम्। ञ्जादित्यदैवतं सूक्तं त्यान्वित्यच परं तु यत् ॥ ५७॥ Bधीवराः सहसा मीनान् दृष्ट्वा सारस्वते जले। B जालं प्रक्षिप तान्बड्वोद् ऋक्षिपन्सलिलात्स्थलम् ॥ ৮ ७॥ B शरीरपातभीतास्ते तुष्टुं बुखादितेः सुतान्। B मुमुचुस्तांस्ततस्ते च प्रसनास्तान् समूदिरे ॥ ৮०॥ Bधीवराः खुद्गयं मा वो भूत् स्वर्गे प्राप्त्यथेति च। उतेति माता तचैषां तृचेनाभिष्ठुतादितिः ॥ ६०॥ 9t II मातृतादिभसंबन्धात् स्तूयेतेषां स्तुती स्तुती। ऐन्द्राएया त्वा रथं चीणि स्तीत्यृतूनुप मेति षर् ॥ ६१॥ ऋह्याश्वमेधयोरच पञ्च दानस्तुतिः पराः। अपादिन्द्रस्य चाग्नेश्व विश्वेषां चैव संस्तवः ॥ ९२॥ बुचस्य प्रथमोऽर्धर्चः शेषो वरुणदैवतः। त्वमाग्नेयेऽणवा सूक्तम् उत्तरं हविषां स्तुतिः ॥ ९३॥ पयः पश्चीषधीनां च तथारूपं हि दृश्यते । उदित्याश्विनमाग्नेये परे सूक्ते विशोविशः ॥ ९४॥ ऋग्भ्यामहमिति द्वाभ्यां स्तीत्यात्मानमृषिः स्वयम्। B श्रात्मानमात्मना स्तुता स्तीति दानं श्रुतर्वेगः ॥ ९५॥ 9611 B आत्सादानाभिसंबन्धात् परुष्णीं च महानदीम्। परया परुणीिमन्द्रं चिभिः सूक्केरिमं न्विति ॥ ९६॥ अयं कृत्नुरिदं सीम्यं चीखिन्द्राणि पराख्यतः। नहीति तेषां प्रथमे वैश्वदेव्यृगवीवृधत् ॥ ९९॥ देवानामिति देवानां प्रेष्ठमायेयमुत्तरम्।

ची एया श्विनान्या म इति ऐन्द्राणि तमितीति च ॥ ९५॥ 2011 ऋपाला विसुता वासीत् कन्या वग्दोषिणी पुरा। तामिन्द्रश्वकमे दृष्ट्वा विजने पितुराश्रमे ॥ ९९॥ तपसा बुबुधे सा तु सर्वमिन्द्रचिकीर्षितम्। उद्कुम्भं समादाय ऋपामर्थे जगाम सा ॥१००॥ **Bद्या सीममपामनो तुष्टावची वने तु तम्।** Bकन्या वारिति चैतस्याम् एषोऽर्षः कथितस्ततः ॥१०१॥ सा सुषाव मुखे सोमं [B सुलेन्द्रं चाजुहाव तम्। असी य एषीत्यनया] पपाविन्द्रश्च तन्मुखात् ॥ १०२॥ अपूपांश्वेव सक्तूंश्व भद्ययिता स तहहात्। ऋग्भिस्तुष्टाव सा चैनं जगादैनं तृचेन तु ॥१०३॥ 1199 मुलोमामनवद्याङ्गीं कुरु मां शक्र मुलचम्। Bतस्यास्तद्वचनं श्रुला प्रीतस्तेन पुरंदरः ॥१०४॥ रषिहिदेश तामिन्दः शकटस्य युगस्य च। प्रिष्य निश्वकर्ष चिः सुलक् सा तु ततोऽभवत् ॥१०५॥ तस्यास्त्रगपहता या पूर्वा सा शल्यकोऽभवत्। उत्तरा तमवद्गोधा कृकलासस्वगुत्तमा ॥१०६॥ इतिहासिमदं सूक्तम् आहतुर्यास्कभागुरी। कन्येति शौनकस्वैन्द्रं पान्तमित्युत्तरे च ये ॥१००॥ B उत्तमा लार्भवी प्रोक्ता उत्तरस्यैतरेयके। B छान्दोमिके तृतीये तद् आर्भवं शस्यते यतः ॥ १०८॥ २२॥ मारुतं गीः परं सूक्तम् ञ्चा तेन्द्राणि पराणि षर्। Bसूक्ते बितीय एतेषाम् इतिहासं प्रचश्चते। अपक्रम्य तु देवेभ्यः सोमो वृत्रभयार्दितः ॥ १०९॥

नदीमंशुमतीं नामा अभ्यतिष्ठत्कुरूनप्रति।

तं नृहस्पतिनैकेन अभ्ययावृत्रहा सह ॥ ११०॥ योत्यमानः सुसंहष्टेर् मरुद्भिविविधायुधेः। दृष्टा तानायतः सोमः स्वबलेन व्यवस्थितः ॥ १९१॥ मन्वानो वृत्रमायानां जिघांसुमरिसेनया। व्यवस्थितं धनुषानां तसुवाच बृहस्पतिः ॥ ११२॥ मरूत्पतिरयं सीम एहि देवान्पुनर्विभी। B श्रुता देवगुरोवीक्यम् अनर्थं वृचशङ्कया ॥ १९३॥ 2311 सोऽब्रवीसेति तं श्रकः स्वर्ग एव बलाहली। इयाय देवानादाय तं पपुर्विधिवत्स्राः ॥ ११४॥ ज्ञाः पीता च दैत्यानां समरे नवतीर्नव। तदेतद्यवेत्यस्मिस् तृचे सर्वे निगद्यते ॥११५॥ Bइन्द्रं च मरुतश्चेव तथैव च बृहस्पतिम्। तृचस्य देवता होता इन्द्रमेवाह शीनकः ॥११६॥ B ऐन्द्रावाईस्पत्य उक्ती ब्राह्मणे वितरेयके। त्चेनेन्द्रमपश्यं स्तं नेमोऽयमिति भार्गवः ॥ १९०॥ तुष्टावेन्द्रो बृचेनायम् ऋहं पश्य च मामृषे। Bस हि स्तुवचेमैं एको नेन्द्रो अस्तीति चात्रवीत् ॥ ११६॥ B तदाकार्येन्द्र आत्मानम् ऋग्भ्यां तृष्टाव दर्शयन् । ऋषिस्तं दृष्ट्वा सुप्रीतो विश्वेत्रा त इति इचे ॥ ११९॥ विविधानि च कर्माणि दानमैन्द्रं च शंसति।

मनोजवास्तु सीपणीं समुद्रे वजसंस्तवः ॥१२०॥ वाचं सर्वगतां देवीं स्तीति यद्यागिति द्वृचे। चीं स्त्रोकानभितप्येमान् वृचस्तस्यी स्वया त्विषा ॥१२१॥ तं नाशकदन्तुमिन्द्रो विष्णुमभ्येत्य सोऽव्रवीत्। वृचं हिनष्ये तिष्ठस्व विक्रम्याद्य ममान्तिके ॥१२२॥

1149

उद्यतस्यैव वजस्य द्यौदंदातु ममानारम्।
तथिति विष्णुस्तचके द्यौद्यास्य विवरं ददी ॥ १२३॥
तदेतद्खिलं प्रोक्तं सखे विष्णविति वृचि ।
मैचावरुग्यः सूक्ताद्याण् चतस्रस्वृधिगत्यृचः ॥ १२४॥
प्रेति मिचाय पादाश्व अर्थम्णो वरुगस्य च ।
चयश्वतृश्वः सर्वेषाम् आदित्यानामिति स्तृतिः ॥ १२५॥
परा तादित्यदेवत्या आ म द्रत्याश्विनो हृचः ।
वायश्ये सौर्ये उषस्या प्रभां वा चन्द्रसूर्ययोः ॥ १२६॥
पावमानी प्रजा हेति मातेत्यृग्भ्यां तु गौ स्तृता ।
तमग्रे वृहदाग्रेये परेऽग्रिस्वृचि संस्तृतः ॥ १२९॥
मरुद्धः सह रुद्रेश्व आग्रे याहीति मध्यमः ।

प्रजा हेत्यपि वार्धर्चे प्रथमेऽग्निरिहोच्यते ॥ १२६॥

पादे तृतीय आदित्यस् तुरीये मध्यम स्तृतः ।

हरहस्ये ब्राह्मणेऽप्येवं व्याख्यतं ह्यैतरेयके ॥ १२९॥

२६॥

RV. ix. पवमान स्तुतः सोमो नवमे तिह मग्रङले।
पवमानवदाप्र्यस्तु समिद्ध इति संस्तुताः ॥ १३०॥
अग्र आयूंषीति चासु तिसृष्ट्यग्निर्मितमाक्।
अविता न इति त्वस्मिस् तृचे पूष्णा सह स्तुतः ॥ १३१॥
आग्नेय्यो हे च्युचावच यत्त इत्युत्तरे ततः।
उभाष्यामिति साविची आग्निसाविच्यृगुत्तरा ॥ १३२॥
पुनन्तु मां वैश्वदेवी आग्नेयी तृगुप प्रियम्।
उत्तरे च य इत्येते स्वाध्यायाध्येतृसंस्तवः ॥ १३३॥
सूत्रेत निरुत्ते स्वेऽग्नी रक्षोहा धर्मसंस्तवः।
सूर्यवद्यात्मवद्यापि पविचिमिति चोच्यते ॥ १३४॥

B ञ्चार्भवस्तु भवेत्पाद ऋभुधीर इति स्मृतः । B निपातेस्तु चिभिः पारेस् चयो देवा इहोदिताः ॥ १३५॥ ब्रह्मा देवानां तिस्रोक्तास् चिभिस्नेतेर्बृचैर्बृचैः। सूर्यवचात्मवचापि स्तूयते सीम एव वा ॥१३६॥ अनावृष्ट्यां तु वर्तन्यां पप्रद्यविञ्द्यचीपतिः। काले दुर्गे महत्यिसिन् कर्मणा केन जीवथ ॥ १३९॥ B शक्टं शाकिनी गावः कृषिरस्यन्दनं वनम्। Bसमुद्रः पर्वतो राजा एवं जीवामहे वयम् ॥ १३ ७॥ स्तुवनेव शशंसास्य सुधिराङ्गिरसः शिशुः। नानानीयेन सूक्तेन ऋषीणामेव संनिधौ ॥ १३०॥ रिं॥ तानिन्द्रस्वाह सर्वास्तु तपध्वं सुमहत्तपः। न सृते तपसः शक्यम् इदं कृछं व्यपोहितुम् ॥ १४०॥ ऋष ते वै तपस्तेपुः सर्वे स्वर्गजिगीषवः। ततस्ते तपसीयेण पावमानीर्ज्यचोऽब्रुवन् ॥१४१॥ ञ्चनसूयुरधीयानः गुश्रृषुस्तपसान्त्रितः। दग पूर्वापरान् वंग्यान् पुनात्यात्मानमेव च ॥१४२॥ पापं यञ्चाकरोत्किंचिम् मनीवाग्देहभोजनैः। पूतः स तस्मात्मर्वसात् स्वाध्यायफलमश्रुते ॥ १४३॥ A पावमान्यः परं ब्रह्म शुक्रं ज्योतिः सनातनम् । A गायचो इने इच यश्वासां प्राणानायम्य तन्मनाः ॥ १४४॥ पावमानं पितृन्देवान् ध्यायेद्यश्व सरस्वतीम्। पितृंस्तस्योपवर्तेत सीरं सर्पिर्मधूद्वम् ॥ १४५॥ B एतत्पूर्क्तशतं सीम्यं मगडलं सचतुर्दशम्। B पावमानिमिति ख्यातम् अनुवाकास्तु सप्त वै ॥ १४६॥ 1199

RV. x. सप्ताग्रेयानि सूक्तानि दद्शीय इति चितः। प्र केतुनेति त्वाष्ट्रस्तु विशिराः सूक्तमुत्ररम् ॥ १४९॥ ऋचस्वस्य षळाग्नेय्यस् तृचस्वस्येति यः परः। तेनेन्द्रमभितुष्टाव स्वप्नान्त इति नः श्रुतिः ॥ १४ ৮॥ अभवत्स हि देवानां पुरोधाः प्रियकाम्यया । असुराणां स्वसुः पुचस् चिशिरा विश्वरूपधृक् ॥१४९॥ तमृषि प्रहितं लिन्द्रो देवेषु बुबुधेऽसुरैः। सोऽस्य वजेण तान्याशु शिरांसि चीएयथाछिदत् ॥१५०॥ तस्य यत्सोमपानं तु मुखं सोऽभूत्कपिञ्चलः। कलिबङ्कः सुरापाणम् अनादं तिहिरिस्वभूत् ॥ १५१॥ 3011 तं वागभ्यवदब्रासी बसहासि शतकतो। प्रपनं हतवान्यसाद् विश्वरूपं पराङ्मुखम् ॥ १५२॥ तमभ्यसिष्वत्मूक्तेन सुविराप इति स्वयम्। सिन्धुद्वीपोऽपनुस्यर्थे तस्याधीलस्य पापानः ॥१५३॥ मैथुनार्थमभीप्तनीं प्रत्याचष्टे यमीं यमः। तदो चिदिति संवादो विवस्वत्सुतयोस्तयोः ॥१५४॥ वृषाग्नेये हविधाने युजे वामच संस्तुते। परेयिवांसिमत्यच स्तूयते मध्यमी यमः ॥१५५॥ अपवीखोऽष भृगवोऽङ्गिरसः पितरः सह। षष्ट्यां देवगणास्तच संस्तूयनो द्युभक्तयः ॥१५६॥ 3911 B पितृभिष्ठाङ्गिरोभिष्ठ संस्तुतो दृश्यते यमः। Bमन्त्रेषु बहुशः पादे विवस्वन्तं पिता हि सः ॥ १५७॥ Bसंस्कार्यप्रेतसंयुक्तैः पितृभि स्तूयते यमः। B प्रेहि प्रेहीति तिसृषु प्रेताशिष उदाहृताः ॥ १५६॥

B पिनृणां हि पतिर्देवो यमस्तस्मात्म सूक्तभाक्।

श्चित द्रव तृचे श्वानी परं पित्रमुदीरताम् ॥१५०॥

A उत्तरेण तु मूक्तेन श्मशाने कर्म शंमति ।

पितृदेवासुराणां च श्चभवन्त्रमयस्त्रमः ।

हव्यक्यवही चीभी सहरक्षार्श्वं नाम यः ॥१६०॥

तच मैनिमिति नेतत् कव्यवाहनसंस्तुतिः ।

इतराणि तु देवस्य स्तुतिनीस्यासुरस्य च ॥१६१॥

श्वभवन्मिषुनं त्रष्टुः सर्ग्यूस्तिशिराः सह ।

स व सर्ग्यूं प्रायद्यत् स्वयमेव विवस्तते ॥१६२॥

ततः सर्ग्यूं प्रायद्यत् स्वयमेव विवस्ततः ।

ती चापुभी यमावेव ज्यायांस्ताभ्यां तु वे यमः ॥१६३॥ ३३॥

ज्यायांस्ताभ्यां तु वे यमः ॥

॥ इति वृहद्देवतायां षष्टीष्थायः ॥

मृष्ट्वा भर्तुः परोक्षं तु सरएयूः सदृशीं स्त्रियम्। निश्चिष मिथुनं तस्याम् अश्वा भूतापचक्रमे ॥१॥ श्रविद्यानाहिवस्वांस्तु तस्यामजनयन्मनुम्। राजिंषरभवत्सोऽपि विवस्वानिव तेजसा ॥२॥ स विज्ञाय त्वपकान्तां सरएयूमश्वरूपिणीम्। लाष्ट्रीं प्रति जगामाशु वाजी भूला सलख्णः ॥३॥ सरएयूश्व विवस्तनां विदिला हयरूपिणम्। मैथुनायोपचकाम तां च तचाररोह सः ॥४॥ ततस्तयोस्तु वेगेन शुक्रं तदपतद्भवि। उपाजिघच सा तथा तद्धुकं गर्भकाम्यया ॥५॥ 911 ञ्चाघातमाचा छुकातु कुमारी संवभूवतुः। नासत्यश्चेव दस्रश्च यो स्तुताविश्वनाविति ॥६॥ इतिहासिममं यास्तः सरायूदेवते द्वृचे। विवस्वतश्व लघुश्व लष्टेति सह मन्यते ॥ ९॥ पूषिति पादी पौष्णी हाव् आग्नेयावृत्तरी तु यी। स्यात्रृतीयोऽपि वा पौष्णस् तिस्रश्वान्याः परास्तु याः ॥ ७॥ श्रपां स्तुतिस्वृगचैका तृचात्सारस्वतात्परा। स्तुतः परोक्षः सोमस्तु द्रप्त इत्युत्तरे तृचे ॥९॥ अन्देवताशीर्वादो वा पयस्वत्युत्तरा तु या। चतसस्ता स्तुतिर्मृत्योर् अन्ये कृप्ताश्व कर्मिशा ॥ १०॥ 911 B मृतिशिष्टेभ्य आशास्ते इमे ज्योग्जीवनं पुनः ।

B इमं जीवेभ्य आशास्त्रे तेभ्यः परिधिकर्मणि ॥११॥

यथा धात्र्युत्ररा लाष्ट्री ततो यान्या इमास्त्रित । स्त्रीणामाशिषमाशास्त्रे तयैवाजनकर्मणि ॥ १२॥ उदीर्घ्वं नारीत्यनया मृतं पत्यनुरोहति। भाता कनीयान्प्रेतस्य निगद्य प्रतिषेधति ॥ १३॥ B क्यांदेतत्कर्म होता देवरो न भवेद्यदि। B प्रेतानुगमनं न स्याद् इति त्रासण्यासनात् ॥ १४॥ Bवर्णानामितरेषां च स्त्रीधर्मोऽयं भवेच वा। शान्यर्थं धनुरादाने प्रेतस्यर्चं धनुर्जपेत्। यसादेताः प्रयुज्यन्ते श्मशाने चान्यकर्मणि ॥१५॥ 311 तसाइदेनृचस्यास्य देवतां मृत्युमेव तु। मन्त्रेषु द्यनिरुक्तेषु देवतां कर्मती वदेत्॥१६॥ मन्त्रतः कर्मतश्चेव प्रजापतिरसंभवे। पराश्वतस्रो यास्वच उप सर्पेति पार्थिवी ॥१९॥ तासां प्रयोगः प्रेतस्य अस्थिसंचयकर्मणि। प्रतीचीने यथाहानि अपहत्येतराणि तु ॥ १६॥ स्रहःसु पितरो दधुर् इत्याशास्त्रेऽन्ययाशिषः । B ग्रहः स्वागामिषु च मां प्रयंतां समजीवयन् ॥१९॥ नि वर्तध्वमितीदं तु गवां केचिदपां विदुः। अर्धर्चः प्रथमायास्तु अग्रीषोमीय उत्तरः ॥२०॥ 811 ऐन्द्री षष्ठी वितीयायाम् उभी देवी निपातिती। दशाक्षरं तु शान्यर्थं मानसं सूक्तमुच्यते ॥२१॥ ची एयेन्द्राणि कुहेत्यच आग्नेयाभ्यां पराणि तु। तृचोऽचास्त्याश्विनस्वेक ऐन्द्राणामुत्तमे युवम् ॥२२॥ भद्रं सौम्यं प्र हि पौष्णं चीएयेन्द्राणि पराएयसत्। तेषामाद्येन मत्तः सन् स्वानि कर्माणि शंसति ॥२३॥

यथा चरति भूतेषु यथा वर्षति पाति च। मूक्ते तदस्मिन्द्राभिर् ऋग्भिरुक्तमभूर्विति ॥२४॥ सप्तेति मरुत स्तीति स्तीति वजमृगुत्तरा। अग्निमिन्द्रं च सोमं च पीवानं मेषमर्चित ॥२५॥ पूर्वोऽर्धचोऽपरस्तस्याः पर्जन्यं वायुना सह। वि क्रोशनास इत्यग्निम् उत्तरा सूर्यमेव तु ॥२६॥ एती मेऽयं य इत्येते स्तुतिश्चेवेन्द्रवज्रयोः। वृक्षेवृक्षे धनुश्चेन्द्रं देवानामिति तु चयः ॥२९॥ शीतोष्णवर्षदातारः पर्जन्यानिलभास्कराः। अन्ये सूर्यानिली चोभी स्तूयेते च पदे सह ॥२५॥ सा ते जीवातुरित्यस्थाम् इन्द्रो वा सूर्ये एव वा। विश्वो द्यन्यस्तु संवाद ऋषेः शक्रस्य चैव हि ॥२०॥ युग्माः शक्रस्य विज्ञेया वसुक्रस्येतरा ऋचः। B सुषेन्द्रस्यागतान्देवान् दृष्ट्वा शक्रमनागतम् ॥३०॥ B यज्ञं परोक्षवत्प्राह श्वशुरो नागतो मम। B यद्यागछेद् भक्षयेत्स धानाः सोमं पिवेदपि ॥३१॥ B इति तस्या वचः श्रुत्वा तत्थ्यगादेत्य वज्रधृक्। B तिष्ठन्वेद्यामुत्ररस्थाम् उच्चेराह स रोरुवत् ॥३२॥ तृतीयया चतुर्थ्या च प्र देवचेत्यपां स्तुतौ। अपांनपादित्यनेन नामाग्रिर्मध्यम स्तुतः ॥३३॥ एति यडीश्वदेवं तु तस्य प्रेत्येन्द्रमुत्तरम्। वैश्वदेवी प्र मेत्येका सं मेत्येन्द्रो हुचः परः ॥३४॥ कुरुश्रवणमर्चतः परे हे चासदस्यवम्। मृते मित्रातिष्यौ राज्ञि तचपातमृषिः परैः ॥३५॥ उपमश्रवसं यस्य चतुर्भिः स व्यशोकयत्।

u

કૃ ॥

प्रावेपा इति सूक्तं यत् तद हास्तुतिरूच्यते ॥३६॥ अवाखान्हादशी स्तीति नवम्याद्या च सप्तमी। ▲चयोदशी कृषिं स्तौति कितवं चानुशासित। अञ्चांस्त् शेषा निन्दिना अबुधं वैश्वदेवते ॥३९॥ Bसाविचमेके मन्यनो महो अप्रे स्तवं परम्। B आचार्याः शौनको यास्को गालवश्चोत्तमाम्चम् ॥३६॥ नमः सौर्यमेन्द्रमस्मिन् सौर्ये षष्ट्या तु या स्तुताः। निपातिन्यँस्ताः सूक्तानो वैश्वदेवोऽच तु बृचः ॥३०॥ ञ्जाश्विनानि तु यस्त्रीणि ऐन्द्राण्यस्तेव सु प्र च। ऐन्द्राणामुत्रमायास्तु स्तुतोऽर्धर्चे बृहस्पतिः ॥४०॥ tII परे दिवस्पर्याग्नेये प्रथमस्योत्तमेन तु। द्यावापृथियौ विश्वे च पच्छोऽर्धर्चेन संस्तुताः ॥४१॥ B आसीत्काधीवती घोषा पापरोगेख दुर्भगा। B उवास षष्टिं वर्षाणि पितुरेव गृहे पुरा ॥४२॥ B आतस्ये महतीं चिन्तां न पुची न पतिर्मम। B जरां प्राप्ता मुधा तस्मात् प्रपद्येऽहं शुभस्पती ॥४३॥ **B यथैती मामकस्तात आराध्यावाय यीवनम्।** B आयुरारोग्यमैश्वर्यं सर्वभूतहने विषम् ॥४४॥ B रूपवत्तां च सीभाग्यम् अहं तस्य सुता यदि। Bममापि मन्त्राः प्रादुःस्युर् ये स्तोष्येते मयाश्विनौ ॥४५॥ B चिन्तयन्तीति सूक्ते हे यो वां परि ददर्श सा। B स्तुतौ ताविश्वनौ देवी प्रीतौ तस्या भगानारम् ॥४६॥ B प्रविश्य विजरारोगां सुभगां चक्रतुश्व ती। Bभर्तारं ददतुस्तस्ये सुहस्त्यं च सुतं सुनिम् ॥४९॥ B ददतुस्तत्सुपर्याभ्यां यन्नासत्येति कीर्त्यते ।

B कास्तीवत्ये च घोषाये न तस्यामार्जुरोऽनया ॥४८॥ प्राजापत्यासुरी लासीट् विकुरता नाम नामतः। सेञ्जान्द्रसमं पुनं तेपेऽय सुमहत्तपः ॥४०॥ सा प्रजापतितः कामांल् लेभेऽच विविधान् वरान्। तस्यां चेन्द्रः स्वयं जज्ञे जिघांसुर्देत्यदानवान् ॥५०॥ एकदा दानवैः साध समरे समसज्यत। जघान तेषां नवतीर् नव सप्त च सप्तकान् ॥५१॥ भित्वा स्ववाहुवीर्येण हैमरीपायसीः पुरीः। हता सवीन् यथास्थानं पृथिव्यादिव्यवस्थितान् ॥५२॥ पृथिव्यां कालकेयांश्व पौलोमांश्वेव धन्विनः। तांश्व युक्तादयामास प्रह्लादतनयान्दिव ॥५३॥ राज्यं प्राप्य स दैत्येषु स्वेन वीर्येण दर्पितः। देवान्बाधितुमारेभे मोहितोऽसुरमायया ॥५४॥ वाध्यमानास्तु तेनापि अमुरेणामितौजसा। उपाधावनृषिश्रेष्टं तत्प्रबोधाय सप्तगुम् ॥५५॥ ऋषिस्तु सप्तगुनीम तस्यासीत्सुप्रियः सखा। स चैनमभितुष्टाव जगृभ्मेति करे स्पृशन् ॥५६॥ ततः स बुड्डा चात्मानं सप्तगुस्तुतिहर्षितः। ञ्जात्मानमेवं तुष्टाव अहं भुविमिति चिभिः ॥५९॥ कीर्तयन्स्वानि कमीिण यानि स्म कृतवान्पुरा। यथाकरोच वैदेहं व्यंसं सोमपतिं नृपम् ॥ ५ ॥ वसिष्ठशापादभवद् वैदेहो नृपतिः पुरा। इन्द्रप्रसादादीजे च सन्तैः सारस्वतादिभिः ॥५०॥ B प्रभूतां शक्तिमत्तां च शचूणामप्यपाकियाम्। नृषु सर्वेषु चैश्वर्य प्रभुत्वं भुवनेषु च।

\*\*

9911

9011

प्र वो मह इति तस्याम् आत्मनो वीर्यमक्षयम् ॥६०॥ विष्वानरे गृहपती यविष्ठेऽग्री च पावके। वषट्टारेण वृक्णेषु आतृष्वयौ सहःसुते ॥६१॥ अपचकाम देवेभ्यः सीचीकोऽग्निरिति श्रुतिः। स प्राविशदपक्रम्य ऋतूनपो वनस्पतीन् ॥६२॥ ततोऽसुराः प्रादुरासन् नष्टेऽग्री हव्यवाहने। तेऽग्निमेवान्ववैद्यन्त देवा हलासुरान्युधि ॥६३॥ 9311 तं तु दूराद्यमश्चेव वरुणश्चान्वपश्यताम्। उभावेनं समादाय देवानेवाभिजग्मतुः ॥६४॥ दृष्ट्वा देवास्वेनमूचुर् ऋग्ने हव्यानि नो वह। वरान् गृहाण चासात्रश् चिचभानी भजस्व नः। Bदेवयानान् सुगान् पथः कुरुष्य सुमनाः स्वयम् ॥६५॥ प्रत्युवाचाय तानिप्रार् विश्वे देवा यदूच माम्। तत्करिषे जुषनां तु होचं पञ्च जना मम ॥६६॥ शालामुख्यः प्रणीतश्च पुनो गृहपतेश्व यः। उत्तरो दक्षिणश्चामिर् एते पञ्च जनाः स्मृताः ॥६०॥ 1186 मनुष्याः पितरो देवा गन्धर्वोरगराश्चसाः। Bगन्धर्वाः पितरो देवा ऋसुरा यद्यराक्षसाः ॥६५॥ यास्कीपमन्यवावेतान् आहतुः पञ्च वै जनान्। निषादपञ्चमान् वर्णान् मन्यते शाकटायनः ॥६९॥ ऋतिजो यजमानं च शाकपूणिस्तु मन्यते। B होताध्वर्युस्तथोद्गाता ब्रह्मा चेति वदन्ति तान् ॥ 9०॥ B चक्षुः श्रोचं मनो वाक् च प्राण्येत्यात्मवादिनः। Bगन्धवीप्सरसी देवा मनुष्याः पितरस्तथा ॥ 9 १॥

B सपीश्व बासणे चैव श्रूयनो हीतरेयके।

94 11

9811

1100

Bये चान्ये पृथिवीजाता देवाश्वान्येऽथ यज्ञियाः ॥ ७२॥ श्रायुरस्तु च मे दीघें हवीं षि विविधानि च। अरिष्टिः पूर्वजानां च भातृणामध्यरेऽध्यरे ॥ ७३॥ प्रयाजाश्वानुयाजाश्व घृतं सीमे च यः पशुः। मद्देवत्यानि वै सन्तु यज्ञो मद्देवतोऽस्तु च ॥ ७४॥ तवामे यज्ञ इत्येतन् प्रत्याधि स्विष्टकृच सः। यस्य चीिण सहस्राणि नव चीिण शतानि च ॥ १५॥ निंशचीव तु देवानां सर्वानेव वरान्ददुः। ततोऽग्निः सुमनाः प्रीतो विश्वेदेवैः पुरस्कृतः ॥ ७६॥ विधूयाङ्गानि यञ्जेषु चके होत्रमतन्द्रितः। भातृभिः सहितः प्रीतो दिव्यात्मा हव्यवाहनः ॥ ७ ९॥ तस्यास्य देवदावीसीन् मेदो मांसं च गुग्गुलुः। सुगन्धितेजनं स्नायु शुक्रं रजतकाञ्चने ॥ ७ ६॥ रोमाणि काणाः केणासु कुणाः कूर्मा नखानि च। अन्ताणि चैवापवका मज्जा सिकतशर्कराः ॥ 9 ९॥ असृक् पित्तं च विविधा धातवो गैरिकादयः। एवमिय्र देवाश्व सूक्तिर्महदिति चिभिः ॥ ५०॥ समृदिरे परे त्यस्माद् ऐन्द्रे सूक्ते तु तां सु ते। B विधुं दद्राणिमत्यस्यां सूर्याचन्द्रमसी स्तुती ॥ ६९॥ B प्राणवज्ञात्मवज्ञापि स्तुतिरप्यच दृश्यते । इदं हे वैश्वदेवे च हितीये \*मनससृचः ॥ ५२॥ प्रथमेन्द्री डितीयाग्नेय्य् अन्या तत्सोमदेवता। B अपि स्तौति पितृनेतद् आर्तिजं यत्तदुत्तरम् ॥ ६३॥ B सूक्तमाख्यानसंयुक्तं वक्तुकामस्य मे शृणु। B संमोहान्वष्टसंज्ञस्य शनुणाभिहतस्य तु ॥ ८४॥

जीवावृत्तिः सुबन्धोर्वा यदि वा मनस स्तवः। राजासमातिरैस्वाकू रथप्रोद्यः पुरोहितान् ॥ ५५॥ ब्युदस्य बन्धुप्रभृतीन् हैपदा येऽनिमग्रहले। हो किराताकुली नाम ततो मायाविनी हिजी ॥ ६६॥ असमातिः पुरोऽधत्त वरिष्ठी तौ हि मन्यते। ती कपोती विजी भूवा गवा गीपायनानभ ॥ ७ ॥ 9๊ะ แ मायावलाच्च योगाच सुवन्धुमभिपेततुः। स दुःखादभिघाताच सुमोह च पपात च ॥ ७ ॥ तौ ततोऽस्यासुमालुच्य राजानमभिजग्मतुः। ततः सुबन्धी पतिते गतासी भातरस्त्रयः ॥ ५०॥ जेपुः स्वस्त्ययनं सर्वे मेति गौपायनाः सह। मनञ्जावर्तनं तस्य सूक्तं यदिति तेऽभ्ययुः ॥ ९०॥ A जेपुश्व भेषजार्थे यं प्र तारीति परं ततः। मूक्तस्याद्यसृचस्तच निर्कृतेरपनोदनः ॥९१॥ चयः पादा मो ष्विति तु सीम्या नैर्ज्ञात उन्नमः। ऋक् सौम्या नैर्ऋती चेषा ऋसुनीते स्तुतिः परे ॥ ९२॥ इचे त्वानुमतं पादम् अन्यं यास्तस्तु मन्यते। 9011 भूद्यीः सोमश्र पूषा च खं पथ्या स्विस्तरेव च ॥ ९३॥ सुबन्धोरेव शान्यर्थं पुनर्न ऋचि तु स्मृताः। तृचः शमिति रोदस्योर् ऐन्द्रोऽर्धर्चः समित्यृचि ॥ १४॥ रपसो नाशनार्थं वे तुष्टुवुस्त्वय रोदसी। रप इत्यभिधानं तु गदितं पापकुछुयोः ॥९५॥ ऋगिभरेति चतसृभिस् तत ऐस्वाकुमस्त्वन्। इन्द्र क्षचेत्यृचा चास्य स्तुलाशंसिषुराशिषः ॥९६॥ ञ्जगस्यस्येति माता च तेषां तुष्टाव तं नृपम्।

स्तुतः स राजा सन्नीळस् तस्यो गोपायनानिभ ॥९७॥ मूक्तेनापस्तुवन्नियं हैपदेन यथानिषु। अप्रिरणववीदेतान् अयमनाःपरिध्यसुः ॥ ९५॥ 2011 सुबन्धीरस्य चैस्वाकोर् मया गुन्नो हितार्थिना। सुबन्धवे प्रदायासुं जीवेत्युक्ता च पावकः ॥ ९९॥ सुतो गौपायनैः प्रीतो जगाम चिदिवं प्रति। अयं मातेति हष्टास्ते सुबन्धोरसुमाद्धयन् ॥१००॥ शरीरमभिनिर्दिश्य सुबन्धोः पतितं भुवि । सूक्तशेषं जगुश्चास्य चेतसो धारणाय ते ॥१०१॥ लब्धासुं चायमित्यस्यां पृथक् पाणिभिरस्पृशन्। षिळदं वैश्वदेवानि वितीयेऽक्तिरसां स्तुतिः ॥१०२॥ जन्म कर्म च सख्यं च इन्द्रेश सह कीर्तयन्। स्तीति प्र नूनिमत्याद्याः सावर्ण्यस्य मनी स्तुतिः ॥ १०३॥ 1199 तस्यैव चायुषोऽषीय देवान्स्तीत्यभ्ययाद्षिः। सुचामाणं महीमू षु दक्षस्थेत्यदिते स्तुतिः ॥१०४॥ पथ्यास्वस्तेः स्वस्तिरिडि स्वस्ति नो मस्तां स्तुतिः। मास्तीमृचमन्वाहेत्य् उक्तमाध्वयंवेषु हि ॥१०५॥ या गौरिति तथैवास्यां स्तूयते मध्यमा तु वाक्। मिचाय मैचावरुणी भुज्युमंहस आश्विनी ॥१०६॥ ∆ स्तीत्यंपि च मनुं स्वस्ति इृचे वाचं च मध्यमाम्। अयेमां हे बाईस्पत्ये भद्रा आग्नेयमाप्रियः ॥१०९॥ B प्रथमे बाईस्पत्ये तु ऋधेर्चे ब्रह्मणस्पतिः । B वैश्वदेवेऽपि मूक्तेऽच स्तुतोऽर्धर्चे बृहस्पतिः। в ब्रह्मणस्पतिरित्यस्मिन् लिङ्गवाक्यविकारतैः ॥ १०५॥ 5511 यज्ज्योतिरमृतं ब्रह्म यद्योगात्ममुपाश्चते ।

तज्ञानमभितुष्टाव मूक्तेनाथ वृहस्पतिः ॥१००॥ जीवनार्थं प्रयोगस्तु मन्त्राणां प्रतिविध्यते। वेदतस्त्रार्थविज्ञानं प्रायेणाच हि दृश्यते ॥११०॥ श्राचार्याः केचिदित्याहुर् अच वाग्विदुषां स्तवः। यथाभिर्निन्द्यतेऽचिर्भः सूक्तेऽन्याभिर्नर्थवित् ॥ १९१॥ यथैतामन्वविन्दन्त विद्वांसर्षिगतां सतीम्। यथा च व्यभजन् यज्ञे तद्चोक्तं तृतीयया ॥११२॥ प्रशस्यते दशम्या तु विद्यानुत्रमया लृचा। यज्ञे महर्तिजामाह विनियोगं च कर्मणाम् ॥१९३॥ परे तु स्तूयते दँ ह्यो ऋष्टी चैवादितेः सुताः। धातेन्द्री वहणी मित्री अंशः सूर्योऽयमा भगः ॥११४॥ ऐन्द्रे जनिष्ठाः सूक्ते हे प्र स्वित्यच परं तु यत्। तच प्राच्यः प्रतीच्यश्व स्रवन्यो दक्षिणाश्च याः ॥११५॥ ताः सप्त सप्तकैर्वगैः संस्तूयन्ते प्रधानतः। यान्यामा वो मास्ते हे अभ्रप्त इति स्मृते ॥११६॥ अपश्यमिति चाग्रेये य इमा वैश्वकर्मणे। मान्यवे यस्त इत्येते परं यत्तु मम वर्ते ॥ १९९॥ तदाशीवादबहुलं स्तीति विश्वान्दिवीकसः। पराकदास आग्नेयं यदुदित्यष्टकं परम् ॥ ११६॥ मैनावरुख्युक् तनास्ति चतुर्थ्येन्द्रार्नेन्युपोत्तमा। साविची चैव सूर्या च सेव पत्नी विवस्वतः ॥ ११९॥ स्तुता वृषाकपायीति उषा इति च योच्यते। उषा एषा चिधात्मानं विभज्य प्रैति गोपतिम् ॥ १२०॥ उषाः पुरोदयाद् भूता सूर्या मध्यंदिने स्थिते। भूता वृषाकपायी च दिनान्तेष्ववगञ्जति ॥ १२१॥

2311

सत्यसूर्यर्तसोमानां सौयाद्याच सृगुच्यते। पराभिस्तिसृभिस्वृग्भिर् उच्यते सोम श्रोषधिः ॥ १२२॥ विस्पष्टमुत्तरा तासाम् ज्ञुक् चन्द्रमसमर्चेति। मूर्याये भाववृत्तं तु रेभीत्यष्टाभिरुच्यते ॥ १२३॥ 2411 यदिश्वनी इच स्तीति सूर्यमेवी त्ररार्चति। सप्तदशी वैश्वदेवी सौर्याचान्द्रमसी परा ॥ १२४॥ परस्याः प्रथमी पादी सीयीं चान्द्रमसी परी। श्रीर्णवाभो हुचे तस्मिन् श्रिष्टा मन्यते स्तुती ॥ १२५॥ मूर्याचन्द्रमसी ती हि प्राणापानी च ती स्मृती। अहोराची च तावेव स्थातां तावेव रोट्सी ॥ १२६॥ अश्ववाते हि तौ लोकाञ् ज्योतिषा च रसेन च। पृथक्पृथक् च चरतो दक्षिगोनोत्तरेगा च ॥१२०॥ Bसूर्यः सरित भूतेषु सु वीरयित तानि वा। B सु ई्येत्वाय यात्येषु सर्वकायाणि संद्धत्॥ १२८॥ २६॥ B चारु द्रमित वा चायंश् चायनीयो \* द्रमत्युत । Bचमेः पूर्व समेतानि निर्मिमीतेऽ चन्द्रमाः ॥१२९॥ सुकिंशुकिमिति लस्यां सूर्यामारोहतीं पतिम्। स्तीति विश्वावसुं चैव बृचे गन्धर्वमुत्तरे ॥ १३०॥ अनुख्रा इत्यनया याती स्तीतीह दंपती। गृहान्प्रपद्यमानां तु पराभिः पञ्चभिर्वधूम् ॥ १३१॥ वाससञ्च वधूनां च वरदानं प्रचक्षते। तत स्त्रिंया विरागस्य विभवे सति वाससः ॥ १३२॥ 1109 अत्यच मैथुनाइतुर् हरणं प्रतिषिध्यते। ये यष्ट्रमनाशिनी स्त्रीति दुचे मा परिपन्थिनः ॥ १३३॥ नृष्टमेतदिति लाह यादृग्वाधूयमहिति।

ञ्जाशास्ते चैव विविधं ज्ञातिभ्यश्वानुशासनम् ॥ १३४॥ वडा स्त्री भाववृत्तिश्च परया लच कथ्यते। Bग्भ्णामि त ऋचा हस्तं गृह्णवय धनाशिषः ॥ १३५॥ **ष्ट्रश्राशास्त्रे परया तस्याः संयोगार्थास्त्रयाशिषः ।** पराभिराशीश्वाशास्ते पृथक् ताभ्यां सहैव च ॥ १३६॥ B अघोरेति तृचे तस्याः सिमहेति हयोईयोः। B आ नः प्रजापतेर् ईमाम् ऐन्ट्री चाँन्या बृहस्पतेः ॥ १३९॥ २८॥ मन्त्रा वैवाहिका ह्येते निगद्यन्ते नृणामपि। ञ्जानिजा याजमानाष्य यथारूपं विशेषतः ॥ १३८॥ प्रत्युचं प्रतिकीर्त्यनो देवताश्वेह यासु याः। वदेत्रां देवतां तासु नाराशंसीर्वदेत वा ॥ १३०॥ श्रीषसीः सर्वथा चैता भाववृत्तं प्रचक्षते । सूर्यया सह सूक्तेऽस्मिन् पार्श्वेवाच लक्ष्यते ॥ १४०॥ वि हि वाषीकपं सूक्तम् असी हि कपिली वृषा। इन्द्रः प्रजापतिश्वेव विश्वसादिन्द्र उत्तरः ॥ १४१॥ रखोहणादि चाग्नेयं चीन् स्तीत्यमीन् परं हविः। इमं च मध्यमं चैव असी विश्वानरं च यः ॥१४२॥ 1199 ऐन्द्रात्पुरुषसूक्तं च अन्यया पीरुषस्य तु। यथैनमभजन्साध्या यज्ञार्थं सोऽर्थं उच्यते ॥१४३॥ आपान्तमन्युरित्येन्द्यां स्तुतः सीमीऽच दृश्यते। सालोक्यात्माहचयां इत्यते सोम एवं वा ॥ १४४॥ निपातभाजं सोमं च ऋस्यां रथीतरोऽ व्रवीत्। ऐन्द्रेषु हि निपातोऽच स्तुतोऽियररुखेन सम्॥१४५॥ यज्ञस्य वी वैश्वदेवे प्रेत इत्युत्तरं तु यत्। तचार्बुद्रस्तु यावाणं मूर्तिमन्तमिवार्चेति ॥१४६॥

3011

3911

Bप्र तदुःसीम इत्यृग्भ्यां राज्ञां दानं च शंसति। पुरूरविस राजवीव् अप्सरास्त्रवेशी पुरा। न्यवसत्संविदं कृता तस्मिन्धर्मे चचार च ॥१४९॥ तया तस्य च संवासम् असूयन् पाकशासनः। पैतामहं चानुरागम् इन्द्रवज्ञापि तस्य तु ॥ १४ ৮॥ स तयोस्तु वियोगार्थं पार्श्वस्थं वजमबवीत्। प्रीतिं भिन्डि तयोर्वेज मम चेदिइसि प्रियम् ॥१४९॥ तथेत्युक्का तयोः प्रीतिं वजोऽभिन्तस्वमायया। ततस्तया विहीनस्तु चचारोन्मत्तवबृपः ॥१५०॥ चरन्सरिस सोऽपश्यद् अभिक्ष्पामिवोर्वशीम्। सखीभिरभिरूपाभिः पञ्चभिः पार्श्वतो वृताम् ॥ १५१॥ तामाह पुनरेहीति दुःखात्मा तत्रवीनृपम्। श्रप्रापाहं तयाद्येह स्वर्गे प्राप्स्यिस मां पुनः ॥१५२॥ आद्वानं प्रति चाख्यानम् इतरेतरयोरिदम्। संवादं मन्यते यास्त इतिहासं तु शीनकः ॥ १५३॥ हय इति परमेन्द्रं प्र ते या छोषधीस्तवः। B प्रयोगे भिषजस्वेतद् यद्मनाशाय कल्पते ॥ १ प४॥ ञ्राष्टिषेणस्तु देवापिः कीरव्यश्चेव शंतनुः। भातरी कुरुषु लेती राजपुची बभूवतुः ॥ १५५॥ ज्येष्ठस्तयोस्तु देवापिः कनीयांश्वेव शंतनुः। लग्दोषी राजपुचस्तु ऋष्टिषेगामुतोऽभवत् ॥ १५६॥ राज्येन छन्दयामासुः प्रजाः स्वर्गं गते गुरौ। स मुहूर्तमिव ध्याला प्रजास्ताः प्रत्यभाषत ॥ १५७॥ प्रजास्ताः प्रत्यभाषत ॥

॥ इति वृहद्देवतायां सप्तमोऽध्यायः ॥

न राज्यमहमहीमि नृपतिवीऽस्तु शंतनुः। तथेत्युक्काभ्यसिञ्बंस्ताः प्रजा राज्याय शंतनुम् ॥१॥ ततोऽभिषिक्ते कीरचे वनं देवापिराविशत्। न ववर्षाय पर्जन्यो राज्ये हादश वै समाः ॥२॥ ततोऽभ्यगछद्देवापिं प्रजाभिः सह शंतनुः। प्रसादयामास चैनं तिसम्धर्मव्यतिक्रमे ॥३॥ शिशिश्च चैनं राज्येन प्रजाभिः सहितस्तदा। तसुवाचाय देवापिः प्रह्रं तु प्राज्जलिस्थितम् ॥४॥ न राज्यमहमहामि लग्दीषीपहतेन्द्रियः। याजियामि ते राजन् वृष्टिकामेज्यया स्वयम् ॥५॥ ततस्तं तु पुरोऽधत्त ञ्चार्त्विज्याय स शंतनुः। स चास्य चक्रे कमीणि वार्षिकाणि यथाविधि॥६॥ नृहस्पते प्रतीत्यृग्भिर् ईजे चैव नृहस्पतिम्। B हितीययास्य सूक्तस्य वोधिते जातवेदसा ॥ 9॥ B आस्ये ते द्युमतीं वाचं दधामि स्तुहि देवताः। ततः सोऽस्मै ददौ प्रीतो वाचं देवीं तया च सः ॥ ७॥ स्राग्भिष्यतसृभिर्देवाञ् जगौ वृष्ट्यर्थमेव तु। अपिं च सूक्तशेषेण कमेन्द्रं सूक्तमुत्ररम् ॥ ९॥ इन्द्र दृह्येति विश्वेषाम् उदित्यृत्विक्स्तुतिः परम्। शिक्तप्रकाशनेनेषां विनियोगोऽच कीर्यते ॥१०॥ प्रेतीतिहाससूक्तं तु मन्यते शाकटायनः। यास्को द्रीघणमेन्द्रं वा विश्वदेवं तु शीनकः ॥ ११॥

911

ञ्चाजावनेन भार्म्यं इन्द्रासोमी तु मुङ्गलः। अजयबृषमं युद्धा ऐन्द्रं च दूघणं रथे ॥ १२॥ B युध्यन् संख्ये जयं प्रेप्सुर् ऐन्द्रोऽप्रतिरथों जगौ। आशुरैन्द्रमप्याँ देवी अमीषामित्यृचि स्तुता ॥ १३॥ B चतुर्थी बाहेस्यत्या स्यान् नाकुले च महानिंति। बृचस्तु मारुतः प्रेतेत्य ऐन्द्री वा ब्रह्म यत्परम् ॥ १४॥ तचानिरुक्तसूक्तादाव् ऋगेका सूर्यमचीति। घर्मपराश्वतस्रस्तु सवितारमभीति या ॥१५॥ सूक्तशेषस्य षकृचः सूर्याचन्द्रमसौ सह। तुष्टावेन्द्रमसावीति अष्टकोऽस्मात्परेण तु ॥१६॥ कौत्सः कदा वसो सूक्तं दुर्मिचो नाम नामतः। सुमिचश्चेव नाम स्याद् गुणार्थमितरत्पदम् ॥१९॥ भूतांशस्तु प्रजाकामः कर्माणि कृतवान्पुरा। न हि लेभे प्रजाः काश्वित् काश्यपो मुनिसन्नमः ॥१७॥ उवाच भाया भूतांशं सुतानिछसि यावतः। तावतो जनयिषामि देवता बन्बश स्तुहि॥१९॥ तमभ्ययुस्तु सर्वाणि इन्डानि स्तुतिकाम्यया। तान्यवेख्याय तज्ञके नामत्यो मूक्तभागिनौ ॥२०॥ तदेतदनातो भावाद् आश्विनं सूक्तमुच्यते। न ह्यस्मिन्देवतालिङ्गं प्रागन्यादृश्यते पदात्॥२१॥ सूक्तेन तु परेणाच स्वयमाविरमूदिति। ञ्चात्मानमेव तुष्टाव प्राजापत्याथ दक्षिणा ॥२२॥ दातृनच स्तुतानेके दिक्षणानां वदिन तु। दातृताइश्चिणानां च भोजाश्वतसृभि स्तुताः ॥२३॥ ञ्रसुराः पणयो नाम रसापारनिवासिनः।

311

गास्तेऽपजहूरिन्द्रस्य न्यगूहंश्व प्रयत्नतः ॥ २४॥ बृहस्पतिस्तथापश्यद् दृष्ट्वेन्द्राय शशंस च। प्राहिणोत्तन दूत्येऽय सरमां पाकशासनः ॥२५॥ u n किमित्यवायुजाभिस्तां पप्रद्युः पणयोऽसुराः। कुतः कस्यासि कल्याणि किं वा कार्यमिहास्ति ते ॥ २६॥ अयाववीत्तान्सरमा दूत्येन्द्री विचराम्यहम्। युष्मान्त्रजं चान्विषनी गाश्चेवेन्द्रस्य पृद्धतः ॥२९॥ विदिलेन्द्रस्य दूतीं ताम् असुराः पापचेतसः। जचुमी सरमे गास्वम् इहास्मानं स्वसा भव ॥२५॥ B विभेजामो गवां भागं माहिता ह ततः पुनः। मूक्तस्यास्यान्यया चर्चा युग्माभिस्त्वेव सर्वशः ॥२०॥ साबवीचाहमिछामि स्वसृतं वा धनानि वा। पिवेयं तु पयस्तासां गवां यास्ता निगूह्य ॥३०॥ 811 अमुरास्तां तथेत्युक्का तदाजहूः पयस्ततः। सा स्वभावाच लोस्याच पीना तत्पय आमुरम् ॥३१॥ परं संवननं हृद्यं बलपुष्टिकरं ततः। शतयोजनविस्ताराम् अतरत्तां रसां पुनः ॥३२॥ यस्याः पारे परे तेषां पुरमासीत्सुदुर्जयम्। पप्रछेन्द्रश्व सरमां कचिता दृष्टवत्यिस ॥३३॥ सा नेति प्रत्युवाचेन्द्रं प्रभावादासुरस्य तु। तां जघान पदा कुडः उितरनी पयस्ततः ॥३४॥ जगाम सा भयो हिया पुनरेव पणीन्प्रति। पदानुसारिपज्जत्या रथेन हरिवाहनः ॥३५॥ 911 गला जघान च पणीन् गाश्व ताः पुनराहरत्। नेऽवदन्वैश्वदेवं तु ब्रह्मजाया जुहूर्जगी ॥३६॥

011

B जामद्रं सिमडोऽद्य आग्रीसूक्तमतः परम्। युगपडे वजनां तं वेरूपा ऋषयस्त्रिभिः ॥३७॥ इन्द्रं प्रतिजगुः सूक्तेः पणीनप्रति मनीषिणः। वैश्वदेवं परं सूक्तं घर्मत्येकेऽच तु स्तुतान् ॥३४॥ देवानिन्द्रं च मत्यनो छन्दांस्यियां च मध्यमम्। आग्नेयं चिच इत्येतज् जगादिषिरुपस्तुतः ॥३९॥ पिवेन्द्रं स्तीति नेत्यनं राष्ट्री द्वाप्तेयमुत्तरम्। इति वै लावमेन्द्रं तद् आशाः षष्ट्यां निपातिताः ॥४०॥ ।।। प्राजापत्यमयाग्नेयं वैन्यमित्यनुपूर्वशः। वरुणेन्द्राग्रिसोमानाम् इमं न इति संस्तवः ॥४१॥ चतसस्वच सृक्तादाव् अग्निरात्मस्तवं जगी। स्तुतः सोमस्तु षष्ट्या च नवम्या च पदैस्त्रिभः ॥४२॥ वारुग्यस्वितरास्तिस्र ऐन्द्रमेवोत्तमं पदम्। स्रहं वाक्सूक्तमर्थम्णो मिचस्य वहणस्य च ॥४३॥ न तं राचाः परं सूक्तं विश्वदेवं ममेति यत्। नमस्ते वैद्युतं सूक्तम् आशीवीदः परं तु यत् ॥४४॥ यां कल्पयन्ति नोऽरयः कृत्यानाशनमात्मनः। हिरएयसुतिरायुषं नासद्यत्परमेष्टिनः ॥४५॥ वदिना भाववृत्तं तद् यो यज्ञ इति चोत्तरम्। अपेन्द्रमत्र लाश्विन्यो चतुर्थी पञ्चमी समृते ॥४६॥ मैचावरुणमीजानं प्रथमायामृचि स्तुताः। अर्धर्चे द्यौश्व भूमिश्व अश्विनौ चोत्तरे ततः ॥४९॥ प्रो ष्वेन्द्रे वैश्वदेव्यृक् तु निकर्देवा मिनीमिस । यस्मिन्वृक्ष इति लिसान् द्युस्थान स्तूयते यमः ॥४८॥ केश्यिमं कैंशिनं सूक्तम् उत देवाः परं तु यत्।

देवानामच चाद्या स्याद् वातदेवस्तृचः परः ॥४०॥ चायन्तां विश्वदेव्यृक् तु शेषस्वच्दैवतः परः। स्यादेति द्विश्वभेषज्यं रपसो वा विनाशनम् ॥ ५०॥ 9011 भूमिलाशं परं सूक्तं तवेन्द्रं सूक्तमुत्तरम्। सूर्यरिमरिति लस्मिन् साविचः प्रथमस्तृचः ॥५१॥ ञ्चात्मा स्तृतः परोष्ठ्यस्तु गन्धर्वेणीत्ररे तृचे। इन्द्रो वैष निपातेन अथवा सूर्य उच्यते ॥ ५२॥ B सूक्ते ऽस्मिन्देवतास्तिस एता एव प्रकीर्तिताः। B आग्नेयं त्वग्ने तवेति\* अग्ने अछेति यत्परम् ॥५३॥ आग्नेयं वैश्वदेवं च अयमित्यच तु बृचाः। शाङ्गाश्वतार ऋषयो अग्निमार्चन्पृयकपृथक् ॥५४॥ 9911 आश्विनं त्यं चिदित्येतद् अयमैन्द्रं ततः परम्। इमां खनामीति मूक्तम् इन्द्राणी यत्स्वयं जगी॥ ५५॥ तदीपनिषदं षटुं भाववृत्तं प्रचछते। B उत्तानपंशी पाठां तु स्तीति सूक्ते महीषधिम् ॥ ५६॥ B पतिसंवननी लन्यान्याः सपत्यपनोदिकाःःँ। श्चरएयानीत्यरएयान्या स्तुतिरेन्द्रे श्रदुत्तरे ॥५९॥ साविचं सविता यन्त्रैः सिमङ्खित्सिमध्यसे। आग्रेयं श्रह्या श्राहं मेधासूक्तमतः परम् ॥५७॥ आग्नेयमा सूँरेलेतच् छास ऐन्द्रे ततः परे। सोम एकेभ्य इत्येतद् भाववृत्तं प्रचक्षते ॥ ५९॥ 1159 यदरायीत्यलक्षीघ्रं तच चन्नो इति इचे। प्राधान्याद्वा निपाताद्वा स्तूयते ब्रह्मण्स्पतिः ॥६०॥ इन्द्रश्वेव यदित्यस्यां विश्वे देवाः परीत्यृचि । श्राप्रेयं चाग्निमित्येतद् वैश्वदेविममा नु कम् ॥६१॥

9311

इन्द्रः प्राधान्यतस्त्वच विश्वेर्देवैः सह स्तुतः । ञ्चादित्येश्व महिन्नश्च तथारूपं हि दृश्यते ॥६२॥ सूर्यों न इति सौर्यं तु यस्रेतदुद्साविति। पौलोमी स्वान्गुणांस्तच सपत्नीनां च शंसति ॥६३॥ ऐन्द्रं तीवस्य मुञ्चामि भेषज्यं यक्ष्मनाशनम्। राजयस्महणं सूक्तं प्राजापत्यं तदुच्यते ॥६४॥ ऐन्द्रायं मन्यते यास्त एके लिङ्गोक्तदैवतम्। रास्रोद्यायेयमित्युक्तं यस्रोतद्वस्योति तु ॥६५॥ स्रवतामपि गर्भाणां दृष्टं तदनुमत्वणम्। वैन्यं तु वेनस्तत्पश्यद् अधीभ्यां यस्मनाशनम् ॥६६॥ दुःस्वप्रज्ञमपेहीति निपातीन्द्रोऽग्निरेव च। आसीद्धिदीर्घतपाः कपोतो नाम नैकृतः ॥६०॥ अकरोत्कपोतस्वाष्ट्र्याम् अग्निधाने परं किल । स तमात्महितेवीचीः कपोतं स्तुतवानृषिः ॥६८॥ देवा इति तु सूक्तेन प्रायिश्वहार्थमुच्यते। ऋषभं मा सपत्नम्नं येनेदिमिति मानसम् ॥६९॥ तुभ्येत्यृषी ददृशतुर् ऐन्द्रं गाथिनभागवी। वरुणी विधातानुमितर् धाता सोमी बृहस्पतिः ॥ ७०॥ षळेता देवतास्तव तृतीयायामृचि स्तुताः। वातस्येति परेणास्तीद् अनिलः पितरं स्वकम् ॥ ७ १॥ मयोभूरिति यत्मूक्तम् अपश्यद्धवर ऋषिः। नानारूपाः पर्यास्वन्यो गावस्तव तु संस्तुताः ॥ ७२॥ विभार् सौर्यं तं त्यमैन्द्रम् आ याहीत्युषस स्तुतिः। श्रा ता राज्ञेऽभिषिक्ताय हे सूक्ते चानुमन्त्रणे॥ ७३॥ प्र व इत्युत्तरं याव्यां ददर्श स्तुतिमार्वेदिः।

9811

यत्वतः परमाग्नेयं तचार्भव्यृक् प्र सूनवः ॥ ७४॥ च्युषिजेंगी पतंगस्तु पतंगमिति यत्परम्। तत्सीर्यमेके मन्यने मायाभेदं तथापरे ॥ ९५॥ Bमायाभेदे वितीयायां वाक् स्तुतेत्याह शौनकः। Bदेवी विभिते मनसा या वाचं विदितां सतीम् ॥ ७६॥ त्यमू षु तार्ह्यदैवत्यं मूक्तं स्वस्त्ययनं विदुः। उदैन्द्रे वैश्वदेवं तु प्रथश्वेति च यत्परम् ॥ ७०॥ ञ्चात्मप्रभावमाचब्युस् तत्राद्या सुषयस्त्रयः। रथंतरं यथा स्तोचं स्तीचं चैव यथा वृहत् ॥ ७ ।।। यथा च संभूतो घर्मः सवितुष्योपलस्थते। बृहस्पितिरिति लिसिन् स्तुतः सूक्ते बृहस्पितः ॥७०॥ ञ्जाशिषो यजमानस्य केचिदेतां स्तुतिं विदुः। प्राजापत्यस्य यत्मूक्तम् अपश्यं ता प्रजावतः ॥ ६०॥ प्रत्यृचं देवता स्तौति लिक्केरेवाच लिखताः। ञ्जाशिषः पुत्रकामस्य प्रथमा हि वदत्यथ ॥ ५ १॥ वितीया पुनकामायास् तृतीयात्मस्तवं लृषेः। यहिष्णुरिति सूक्तं तु वैश्वदेवं प्रचक्षते ॥ ६२॥ तिसन्खदारगभीर्थम् ऋषिराशास्त ञ्राशिषः। परं तु नेजमेषेति गभीर्थं वा तदुच्यते ॥ ५३॥ श्रस्ये मे पुनकामाये \* गर्भमा घेहि यः पुमान् \*। आशिषो योगमेतं हि सर्वं<sup>र्गधे</sup>न मन्यते ॥ ८४॥ एकारमनुकम्पार्थे नाम्नि स्मरति माउरः। ञ्चाख्याते भूतकरणं वाष्कला ञ्चाव्ययोरिति ॥ ५५॥ माहिचं यन्महि चीणाम् आदित्यानां स्तुतिं विदुः। वँरुणार्यमिमचाणाम् आदित्येष्वितरेषु तु ॥ ५६॥

9811

\*9911

एत एव चयो देवा स्तुताः स्वल्पेष्वतोऽन्यथा। शान्यर्थं मूक्तमेति पावनं चैव वे श्रुतम्। Bयाताँमपि स्वस्त्ययने दृष्टं तदनुमन्त्रणम् ॥ ७ ९॥ उलोऽस्तौत्पितरं वातं वात आग्नेयमुत्ररम्। विस्पष्टं जातवेदस्यं प्रेति दाशतयीषु तु ॥ ६६॥ यितंचिदत्यचाग्रेयं जातवेदस्यमुच्यते। आयं गौरिति यत्मूक्तं सार्पराज्ञी स्वयं जगौ ॥ ५०॥ तस्मात्सा देवता तच सूर्यमेके प्रचछते। मुक्तलः शाकपृश्विश्व श्राचार्यः शाकरायनः ॥ ६०॥ विस्थानाधिष्ठितां वाचं मन्यन्ते प्रत्यृचं स्तुताम्। भाववृत्तं परं सूक्तं ददशियाघमषेगाः ॥ ९१॥ परं न विद्यते यसाच् छान्ये वा पावनाय वा। यथाश्वमेधः कतुराट् सर्वरिप्रप्रणोदनः ॥ ९२॥ तथाधमर्षणं ब्रह्म सर्वरिप्रप्रणोदनम्। तदादीनीति यचातः संज्ञानं ज्ञानसंस्तवः ॥ ९३॥ चतुर्धं यतु नैईस्यं तसपत्ननिवईणम्। संसमित् प्राध्वराणां चेत्य आग्नेययावेव ते समृते ॥ ९४॥ उशना वस्णाखेन्द्रश् चाग्निश्व सविता स्तुताः। संज्ञाने प्रथमस्यां तु डितीयस्यामणाश्चिनी ॥ ९५॥ तृतीया चोत्तमे च हे आशिषोऽभिवदन्ति ताः। इन्द्रः पूषा सपानम्रे डितीयस्यामृचि स्तुतौ ॥९६॥ देवानामितराः प्रोक्ता आशीर्वादपराश्व याः। संसं संज्ञानिमत्येते परं संवननं विदुः ॥ ९७॥ महानाम्य ऋची गुह्यास् ता ऐन्द्राश्वेव यो वदेत्। सहस्रयुगपर्यन्तम् औहत्रीसं स राध्यते ॥ ९५॥

\*9511

\*9011

B तृचाधमं याज्ञिकाः सूक्तमाहुस् तस्मिन्स्तुतौ दृश्यन्ते याः सूक्तभाजः। B प्रधानमुक्तं किल देवता याः सूक्तभाजः सर्वदा शौनकेन ॥ ९९॥ B ऐन्द्रीर्भेचो महानामीस्तु विद्यात् तथा हि दृष्टं ब्राह्मणे सृक्तशब्दः। B न दृश्यते सूक्तवादी निवित्सु यथा प्रैषेष्वाह सूक्ताभिधानम् ॥ १००॥ B सूक्तेकदेशा इति तान्प्रतीयाद् अन्याश्व कुन्याः पदशो निशास्ताः। B यथैतशो देवनीथादिसंज्ञा कुन्तापे तत्सर्वमेकं हि सृक्तम् ॥१०१॥ पुरीषपदमासां तु प्रथमं स्यात्प्रजापतेः। आग्नेयमेन्द्रं वैषावं पौषां चैव तु पज्वमम् ॥१०२॥ अग्नेः प्रयाजानुयाजाः प्रेषा ये च हवींषि च। यहैवतं हविस्तु स्यात् प्रैषास्तहैवताश्च ते ॥ १०३॥ 11 PS निविदां निगदानां च स्वैः स्वैर्लिङ्गेष देवताः। निगदेन निगद्यने याश्व कल्पानुगा ऋचः ॥१०४॥ अमेरेव तु गायच्य उष्णिहः सवितुः स्मृताः। अनुष्टुभस्तु सीमस्य बृहत्यस्तु बृहस्पतेः ॥१०५॥ पङ्ग्यस्त्रष्टुभश्चेव विद्यादेन्द्यश्च सर्वशः। विश्वेषां चैव देवानां जगत्यो यास्तु काश्वन ॥१०६॥ विराजधिव मिनस्य स्वराजी वरुणस्य च। इन्द्रस्य निचृतः प्रोक्ता वायोध भुरिजः स्मृताः ॥ १०७॥ ∆ विषये यस्य वा स्यातां स्यातां वा वायुदेवते। यास्विति छन्दसः काश्वित् ताः प्रजापितदेवताः ॥ १०७॥ 1199 ∆ विद्यन्दसस्तु वायव्या मन्त्राः पादैश्व ये मिताः। पौरुषो विपदाः सर्वा ब्राह्म्य एकपदाः स्मृताः ॥ १००॥ समस्ता ऋच आग्नेय्यो वायव्यानि यजूंषि च। सौर्याणि चैव सामानि सर्वाणि ब्राह्मणानि च ॥ ११०॥ वैश्वदेवो वषट्टारो हिंकारो ये यजामहे।

रूपं वजस्य वाक्पूर्वं स्वाहाकारोऽग्निदेवतः ॥१११॥ देवानां च पितृणां च नमस्तारः स्वधैव च। कुष्टो मूर्धनि विज्ञेयस् तालचाः प्रथमः स्वरः ॥ ११२॥ हितीयस्तु भुवोर्मध्ये तृतीयः कर्णसंश्रितः। चतुर्थो नासिकाये स्याद् औरसी मन्द्र उच्यते। मन्द्रकर्षेणसंयुक्तम् अतिस्वारं प्रशंसति ॥ ११३॥ वदन्ति देवताः कुष्टं मनुष्याः प्रथमं स्वरम्। **डितीयं पश्वः सर्वे गन्धवीप्सरसः स्वरम् ॥** १९४॥ अगडजाः पश्चिगः सपीश् चतुर्थमुपभुञ्जते । मन्द्रं पिशाचा रक्षांसि असुराश्चोपभुन्नते ॥ ११५॥ ञ्जतिस्वारस्तु सर्वस्य जङ्गमस्यावरस्य च। वैश्वदेवः स्वरः कुष्टो नित्यं यो मूर्धि निष्ठति ॥ ११६॥ तालचाः प्रथमः सामां स्वर आदित्यदैवतः। स्वरो डितीयः साध्यानां भुवोर्देशं समाश्रितः ॥ १९७॥ श्राधिनस्तु तृतीयोऽच स्वरः कर्णी समाश्रितः। चतुर्थस्वच वाययो नासिकाः स्वर उच्यते ॥ ११५॥ पञ्चमस्तु स्वरः प्रोक्तश् चाखुषः सूर्यदेवतः। यस्तु सामस्वरः षष्ठः स सौम्यो मन्द्र उच्यते ॥ ११९॥ विकर्षेण तु मन्द्रस्य युक्तोऽतिस्वार्य उच्यते। स मैचावरुणो ज्ञेयो मन्द्रस्थानसमाहितः ॥१२०॥ सामस्वराणां सप्तानाम् एते देवा इहोदिताः। चयाणामितरेषां तु लोकाधिपतयस्त्रयः ॥ १२१॥ वाग्देवत्योऽयवाग्रेयः प्रस्तावश्चेव सामसु। उद्गीषोपद्रवावेन्द्रौ स्यातां वा वायुदेवतौ\* ॥१२२॥ सीर्यः स्यात्मतिहारोऽच निधनं वैश्वदेवतम्।

2311

हिंकारप्रणवाभ्यां तु पुरस्तादेव कीर्ननात् ॥ १२३॥ 2411 इति व्यस्तमस्तानां मन्त्राणामिह दैवतम्। देवताविदवेधेत प्रयोगे सर्वकर्मणाम् ॥ १२४॥ सप्तर्षयो वसवश्वापि देवा अधर्वाणो भृगवः सोमसूर्याः। पथ्या स्वस्ती रोदसी चोक्तमन्त्रे कुहूर्गुङ्गूरदितिर्धेनुरघ्या ॥ १२५॥ असुनीतिरिका चाम्रा विधातानुमति है या। अक्तिरोभिः सहैताः स्युर् उक्तमन्त्राश्व देवताः ॥१२६॥ विश्वानरो हि सुपर्णो विवस्तान् प्रजापितद्यीः सुधन्वा नगोद्यैः। अपांनपादयमा वातजूतिर् इऋस्पतिश्वापि रथस्पतिश्व ॥ १२०॥ क्मभवः पर्जन्यः पर्वता याश्व \* दक्षो भगो देवपत्नीर्दिशश्व। ञ्चादित्या रुद्राः पितरोऽ य साध्या निपातिनो वैश्वदेवेषु सर्वे ॥ १२६॥ २६॥ श्चनुकान्ता देवताः सूक्तभाजी हिवभाजश्वीभयथा निपातैः। अयेवं स्यादुभयथान्यथा वा न प्रत्यक्षमनृषेरिस्त मन्त्रम् ॥ १२०॥ योगेन दास्येण दमेन बुद्धा बाहुश्रुत्येन तपसा नियोगैः। उपास्यास्ताः कृत्स्रशो देवता या ऋचो ह यो वेद स वेद देवान्। ∧ यजूंषि यो वेद स वेद यज्ञान् सामानि यो वेद स वेद तस्त्रम् ॥१३०॥ मन्त्राणां देवताविद्यः प्रयुङ्के कर्म कर्हिचित्। जुषनो देवतास्तस्य हिवनीदेवताविदः ॥१३१॥ अविज्ञानप्रदिष्टं हि हिवेनेहैंत दैवतम्। तसान्मनिस संन्यस्य देवतां जुहुयाङ्वविः ॥ १३२॥ \* 2911 स्वाध्यायमपि योऽधीते मन्त्रदैवतविक्कुचिः। स सन्त्रसदिव स्वर्गे सन्त्रसिंहरपीड्यते ॥ १३३॥ ∆नियमोऽयं जपे होमे ऋषिश्छन्दोऽण दैवतम्। 🛦 अन्यथा चेत्रयुज्जानस् तत्फलाचाच हीयते ॥ १३४॥ ∆ ऋषिछन्दोदैवतादि ज्ञानं यज्ञादिषु श्रुतम् ।

A तदाश्रित्य प्राणदृष्टिर् विहिताचेति गम्यताम् ॥ १३५॥

A अविदिला ऋषिं छन्दो दैवतं योगमेव च।

मयोऽध्यापयेज्जपेद्यापि पापीयाज्ञायते तु सः ॥१३६॥

▲ अर्थेप्सवः खल्वृषयण् छन्दोिभर्देवताः पुरा ।

**४ अभ्यधावित्रति छन्दो मध्ये लाहुर्महर्षयः ॥** १३७॥

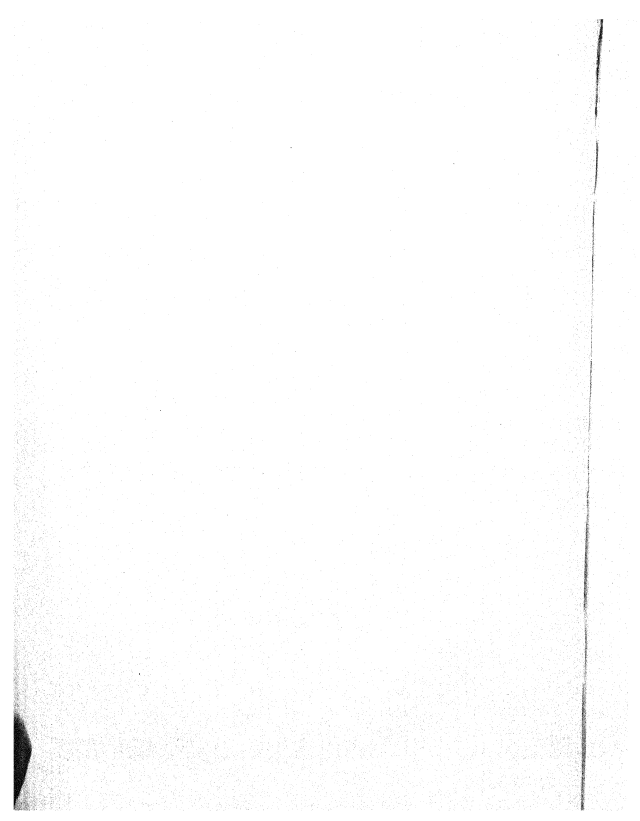
▲ ऋषिं तु प्रथमं ब्रूयाच् छन्दस्तु तदनन्तरम्।

▲देवतामथ मन्त्राणां कर्मस्वेविमिति श्रुतिः ॥ १३६॥ श्रार्थारं वाप्यनाधारं विविच्यात्मानमात्मिति । ईश्रमाणो ह्युमौ संधिम् च्युचो देवतिवत्पठेत् ॥ १३९॥ स ब्रह्मामृतमत्यन्तं योनिं सदसतोर्ध्वयम् । महच्चाणु च विश्वेशं विश्वति ज्योतिरुत्तमम् ॥ १४०॥

विशति ज्योतिरुत्तमम्॥

॥ इति बृहद्देवतायामष्टमोऽध्यायः॥

श्रे ॥



## I. INDEX OF VEDIC PRATĪKAS CITED IN THE BRHADDEVATĀ.

[The citations in black-faced type refer to the Rg-veda, except where a specific indication to the contrary is made; and the other citations refer to chapter and verse of the Brhaddevatā.]

aksībhyām, x. 163: viii. 66. aksair mā, x. 34. 13: i. 52. agavyūti, vi. 47. 20: v. 111. agastyasya, x. 60. 6: vii. 07. agna āyūmsi, ix. 66. 19: vi. 131. agna indras ca, iii. 25. 4: iv. 102. agninā, viii. 35: vi. 77. agnināgnih sam idhyate, i. 12. 6ª: ii. 145. agnim, i. 12. 1: ii. 145; i. 127: iv. 4; viii. 31. 14: vi. 75 (B); x. 156: viii. 6r. agnim uşasam, iii. 20. 1: iv. 102. agnir ukthe, viii. 27: vi. 68. agnīparjanyau, vi. 52. 16: v. 118. agnīsomau, i. 93: iii. 124. agne, i. 44: iii. 111 (B). agne acha, x. 141: viii. 53 (B). agne tava, x. 140: viii. 53 (B). agne nava, i. 189: iv. 62. agne marudbhih, v. 60. 8: v. 48. agne sa kṣeṣat, vi. 3. 1: v. 105. agram, iv. 46: v. 4. agre, x. 1: vi. 147. aghora-, x. 85. 44: vii. 137 (B). acety agnih, viii. 56. 5: vi. 85. acha, iii. 33. 3ab: iv. 107; v. 43. 8: v. 41 (B); v. 83: v. 88. achā vada (v. r. B), v. 83: v. 88. anjanti, iii. 8: iii. 28; v. 43. 7: v. 41 (B).

añjanti tvā (sic), iii. 8.1: iv. 100. ataḥ, i. 22. 16 : iii. 93. ati drava, x. 14. 10: vi. 159. adāt, viii. 19. 36: vi. 51. aditir dyauh, i. 89. 10: iii. 123. adyā no deva savitah, v. 82.4: v. 89(B). adhah, viii. 33. 19: vi. 76. adhah svid āsīt, x. 129. 5b: i. 51. adhi, vi. 45. 31: v. 108. adhvaryavah, v. 43. 3: v. 41. anarvānam, i. 190: iv. 63. anasvantā, v. 27: v. 29 (B). anu nah, TS. III. iii. 11<sup>3</sup>: iv. 88 (B). anrksarāh, x. 85. 23: vii. 131. anv asya sthūram, viii. i. 34: vi. 40. anv it, TS. III. iii. 113: iv. 88 (B). apa, x. 131: viii. 46. apaśyam tvā, x. 183: viii. 80. apaśyam, x. 79: vii. 117. apāt, viii. 69. 11: vi. 92. apehi, x. 164: viii. 67. aprajāh santu, i. 21. 5°: i. 58. abudhram, x. 35: vii. 37. abodhi, i. 157: iv. 26; v. 1: v. 12. abjām, vii. 34. 16: v. 165. abhi, v. 41. 19: v. 37; vi. 50. 6: v. 117; viii. 49 (khila): vi. 84 (v. r. B); VS. iv. 25: viii. 15. abhi nah (v. r. B), v. 41. 19: v. 37. abhīdam, x. 48. 7: i. 49.

abhūr u, x. 27. 7: vii. 24. abhraprusah, x. 77: vii. 116. amandān, i. 126. 1: iii. 155. amājurah, x. 39. 3: vii. 48 (B). amīsām, x. 103. 12: viii. 13. ambi- (tame), ii. 41. 16: ii. 137. ayam vah, x. 27. 21: vii. 27. ayam somah sudānavah, i. 45. 10°: iii. III (B). ayam krtnuh, viii. 79: vi. 97. ayam devah, vi. 44. 22: v. 108 (B). ayam, i. 20: iii. 90; v. 51. 4: v. 46; viii. 100. 1, 4: vi. 117, 118; x. 60. 12: vii. 102; x. 142: viii. 54; x. 144: viii. 55. ayam mātā, x. 60. 7: vii. 100. aranyāni, x. 146: viii. 57. aram, i. 170. 4: iv. 53. arāyi, x. 155: viii. 60. aruņo mā sakṛt, i. 105. 18: ii. 112. ava, viii. 96. 13: vi. 115. ava drapsah, viii. 96. 13: vi. 116 (v.r. B). avitā nah, ix. 67. 10: vi. 131. avīrām, x. 86. 9: i. 53. avivrdhat, viii. 80. 10: vi. 97. aśvinā, i. 92. 16: iii. 124. aśvinau, v. 78: v. 84. asat, x. 27: vii. 23. asāvi, x. 104: viii. 16. asāvi te, v. 43. 5: v. 41 (v. r. B). asau, i. 105. 16: iii. 137. asau ya eşi, viii. 91. 2: vi. 102 (B). astu śrausat, i. 139: iv. 7. asteva su pra-, x. 42: vii. 40. asmākam, ii. 31: iv. 86. asmākam uttamam, iv. 31. 15: iv. 139 (B). asmin, x. 38: vii. 39. asmai, i. 61: iii. 118. asya, i. 164. 1: iv. 32 (B); ii. 32: iv. 86; x. 8. 7: vi. 148.

asyavāmīyam (sūktam), i. 164: iv. 31. asyai me putrakāmāyai, (khila): viii. 84. aham, iv. 26: iv. 135; viii. 74. 13: vi. 95; x. 125: viii. 43. aham bhuvam, x. 48: vii. 57. aham manuh, iv. 26. 1: i. 51. ā, iv. 16: iv. 127; v. 43. 10: v. 42 (B); v. 43. 11: v. 43; vi. 28: v. 106; vi. 50. 8: v. 117; x. 31: vii. 34; x. 60. 1: vii. 96. ā ganta, viii. 20: vi. 57. āgne yāhi, viii. 103. 14: vi. 128. ā te, ii. 33: iv. 89. ā tvā, i. 134. 1: iv. 5; viii. 95: vi. 109; x. 173: viii. 73. ā tvā ratham, viii. 68: vi. 91. ād aha svadhām anu, i. 6. 4: ii. 139. ä dhenavah, i. 152. 6: iv. 17. ā nah, i. 89: iii. 122; i. 186: iv, 62; viii. 8: vi. 47; viii. 46. 25: vi. 80; x. 85. 43: vii. 137 (B). ā no bhadrāh, i. 89. 1: iii. 122. āpah, x. 9: vi. 153; vii. 47: v. 174. āpāntamanyuh, x. 89. 5: vii. 144. ã mā pūṣan, vi. 48. 16: v. 114. ā mām, vii. 50: vi. I. ā me, viii. 101. 7: vi. 126; viii. 85: vi. 98. āyam gauh, x. 189: viii. 87. ā yāhi, x. 172: viii. 73. āyuşyam, (khila): viii. 45. ā rudrāsaḥ, v. 57. 1: v. 47. ā vah, x. 76: vii. 116. ā vartanim madhunā, iv. 45. 3°: iii. 97 (B). ă vām, viii. 42. 4: vi. 78. āvir abhūt, x. 107: viii. 22. ã śarma, viii. 31. 10: vi. 74 (B). āśuh, x. 103: viii. 13.

āśvinā (=-au), i. 30. 17: iii. 102.

ā saḥ, viii. 46. 21: vi. 80. āsasrāṇāsaḥ, vi. 37. 3: v. 107. ā sūr etu, (khila): viii. 59.

ichanti, iii. 30: iv. 105. ichanti tvā, iii. 30: iv. 105 (v. r. B). iti vai, x. 119: viii. 40. itthā, i. 80: iii. 121. idam, i. 113: iii. 138; ii. 28: iv. 83; iv. 49: v. 5; iv. 51: v. 6; viii. 18: vi. 49; x. 56: vii. 82; x. 61: vii. 102. indrah, iv. 47. 2: v. 4. indra kṣatrā, x. 60. 5: vii. 96. indra drhya, x. 100 : viii. 10. indram mitram, i. 164. 46: iv. 42 (B). indra śresthāni, ii. 21. 6: iv. 74 (B). indra somam piba, i. 15: iii. 34. indrasya, i. 32: iii. 104. indrā, iv. 41.1: v. 2 (v. r. B). indrākutsā, v. 31. 9: i. 56; v. 28. indrāgnī, v. 86: v. 89; iii. 12: iv. IOI (v.r.B). indrāvarunā, vii. 82: vi. 10. indro vā, viii. 21. 17: vi. 59 (B). imam jivebhyah, x. 18. 4: vii. 11 (B).

imam jīvebhyaḥ, x. 18. 4: vii. II (B). imam naḥ, x. 124: viii. 4I. imam nu, viii. 76: vi. 96. imam no yajñam, iii. 21. 1: i. 5I. imam, i. 94: iii. I26; iii. 54: iv. I2I; x. 75. 5: ii. I37 (v. r. B). imāḥ, i. 114: iii. I39; ii. 27: iv. 83;

x. 18. 7: vii. 12. imām khanāmi, x. 145; viii. 55. imāni, viii. 59 (khila): iii. 119. imā nu kam, x. 157: viii. 61. imām, x. 67: vii. 107; x. 85. 45: vii. 137. ime, viii. 43: vi. 79; x. 18. 8: vii.

11 (B). ime cetărați, vii. 60. 5: vi. 7 (B). iyam śusmebhit, vi. 61. 2: ii. 137. iyam, vi. 61: v. 119. iha, i. 21: iii. 91; x. 85. 42: vii. 137 (B). iha bravītu, i. 164. 7: i. 52. iheha vaḥ, iii. 60: iv. 122.

ījānam, x. 132: viii. 47. īrmāntāsaḥ, i. 163. 10: iv. 27. īliṣva, viii. 23: vi. 63. īle, i. 112. 1: iii. 138. īle agnim, v. 60. 1a: v. 48 (v. r. b).

ut, v. 42. 8: v. 37 (B); viii. 78: vi. 94; x. 101: viii. 10; x. 179: viii. 77; (khila): vii. 118.
uta, vi. 50. 9, 10: v. 117; viii. 18. 8: vi. 49; viii. 67. 10: vi. 90.
uta devāḥ, x. 137: viii. 49.
uto hi vām, iv. 38. 1: v. 1 (v. r. B).
ut tiṣṭha, i. 40: iii. 107.
ut sūryaḥ, vii. 62: vi. 5.
ud asau, x. 159: viii. 63.
ud īratām, x. 15: vi. 159.
ud īrṣva nāri, x. 18. 8: vii. 13.
ud u jyotiḥ, vii. 78°: vi. 11 (B).
ud u tyat, vi. 51. 1: v. 118; vii. 66.
14: vi. 9 (B).

ud u tyam, i. 50: iii. 113. ud u syah, vii. 38: v. 167. udyan, i. 50. 11: iii. 114. ud v eti, vii. 63: vi. 5. upa, ii. 35: iv. 90; iii. 53. 11: iv. 115; v. 42.7: v. 38; vi. 47. 29: v. 112. upaprayantah, i. 74: iii. 120. upa priyam, ix. 67. 29: vi. 133. upa mā sat, viii. 68. 14: vi. 91. upa sarpa, x. 18. 10: vii. 17. upopa me, i. 126. 7: i. 52. upopa me parā mṛśa, i. 126. 7: iv. 3. ubhayam, viii. 61: vi. 86 (A). ubhābhyām, ix. 67. 25: vi. 132. urum, vii. 99. 4: vi. 25. ulūkayātum, vii. 104. 22: vi. 32.

uśanā, v. 29. 9<sup>a</sup>: v. 27. uśantā, vii. 91. 2: vi. 18 (B). ușo vājena, iii. 61: iv. 124 (B).

ŭrdhva û şu na ûtaye, i. 36.13: iv. 100. ŭrdhvah, vii. 39.1: v. 169.

rjram ukṣaṇyāyane, viii. 25. 22: vi. 66. rtam, ii. 30: iv. 84. rtasya ślokah, iv. 23. 8°: ii. 43. rtena, v. 62: v. 81. rdhak, viii. 101. 1: vi. 124. rbhur dhīraḥ, ix. 87. 3b: vi. 135 (B). rṣabhaṃ mā, x. 166: viii. 69. rṣayo vā indram, TS. III. v. 2¹: v. 157 (B).

ekam camasam, i. 161. 2: iii. 87 (B). ekā, vii. 95. 2: ii. 137. etat tyat te, vi. 27. 4: v. 137 (B). etam me stomam, v. 61. 17: v. 74. etā u tyāḥ, i. 92: iii. 124. etau me, x. 27. 20: vii. 27. edam, v. 26. 9: v. 26. eṣaḥ, v. 42. 15: v. 40. eṣa kṣeti, v. 61. 19: v. 75. eṣo, i. 46: iii. 112.

aitu, viii. 81. 11: vi. 74 (B). aibhiḥ, i. 14: iii. 33, 51, 80.

o cit, x. 10: vi. 154. o cit sakhāyam, x.10: vi. 154 (v.r. в). o tyam, viii. 22: vi. 62.

ka imam, iv. 24. 10: iv. 133. ka īm, vii. 56: vi. 3. kaḥ, iv. 48: v. 3; iv. 55: v. 7. kaṅkata[ḥ], i. 191: iv. 63. katarā, i. 185: iv. 61. kadā vaso, x. 105: viii. 17. kad itthā, i. 121: iii. 141.

kanikradat, ii. 42: iv. 94. kanīnakā, iv. 32. 23: iv. 144. kanyā vāh, viii. 91. 1: vi. 101 (B). kam, x. 99: viii. 9. kam etam tvam, v. 2. 2: v. 20. kayā, i. 165: iv. 44. kas te, i, 30, 20: iii. 102. kasya nūnam, i. 24: iii. 98. kim nah, i. 170. 2: iv. 51. kim no bhrātah, i. 170. 3: iv. 52. kim, i. 161: iv. 27; x. 108. 1: viii. 26. kim ād utāsi, iv. 30. 7: iv. 134. kuha, x. 22: vii. 22. keśy agnim, x. 136: viii. 49. ke stha, v. 61. 1: v. 69. ko adya, i. 84. 16: i. 57. ko nu maryāh, viii. 45. 37: ii. 109. ko nu vām, v. 41: v. 36. krīļam, i. 37; iii. 107. ksetrasya, iv. 57: v. 7.

gaṇānām, ii. 23: iv. 81. gṛbhṇāmi te, x. 85. 36: vii. 135 (B). gauḥ, viii. 94: vi. 109. gaurīḥ, i. 164. 41: iv. 42 (B). gharmā, x. 114: viii. 38.

cakṣuḥ, (khila): v. 108 (v. r. B). catto, x. 155. 2: viii. 60. candramāḥ, i. 105: iii. 131. citra it, viii. 21. 18: i. 48; ii. 137. citraḥ, x. 115: viii. 39. citram, i. 115: iii. 139.

janisthāh, x. 73: vii. 115. janīyantah, vii. 96. 4: vi. 19. jarābodha, i. 27. 10: iii. 99. jātavedase, i. 99: iii. 130 (B). jāmaye na, = iii. 31. 2 (?): i. 57. jīmūtasya, vi. 75: v. 128. juṣasva naḥ, vii. 2: v. 160. jyāyāṃsam, v. 44. 8: v. 43. jyeṣṭha āha, iv. 33. 5: iii. 87 (B).

tam vah, ii. 30. 11: iv. 85. tac cakşuḥ, vii. 66. 16: vi. 5; vi. 9 (B). tat, iv. 53: v. 7; x. 120: viii. 40. tatam, i. 110: iii. 131. tad vo adya, vii. 66. 12: vi. 6. tan nu, i. 166: iv. 48. tam, i. 145: iv. 16; viii. 88: vi. 98. tam u stuhi, v. 42. 11: v. 38. tam pratnathā, v. 44. 1: v. 44 (B). tava, x. 138: viii. 51. tavāgne yajnah, x. 51. 9°: vii. 75. tasya dyumān, viii. 31. 3: vi. 73 (B). tām su te, x. 54: vii. 81. tā vām, i. 154.6: iv. 20; viii. 25: vi. 65. tisrah, vii. 101: vi. 25. tīvrasya, x. 160: viii. 64. tīvrā[h], i. 23. 1: iii. 94. tubhya, x. 167: viii. 70. tubhyam, ii. 36: iv. 91. tṛṣṭam etat, x. 85. 34: vii. 134. te 'vadan, x. 109: viii. 36. te satyena, vii. 90. 5: vi. 18 (B). tyam cit, x. 143: viii. 55. tyam ū su, x. 178: viii. 77. tyān nu, viii. 67: vi. 87. trayah kesinah, i. 164. 44: i. 95. trāyantām, x. 187. 5: viii. 50. triś cit, i. 34: iii. 104. trī, v. 29: v. 27. tvam soma, i. 91: iii. 124. tvam hy agne, vi. 1: v. 104. tvam tyam, x. 171: viii. 73. tvam, i. 31: iii. 104; ii. 1: iv. 65; viii. 11: vi. 48; viii. 71: vi. 93. tvam agne, i. 45. 1: iii. 110 (B). tvam agne brhat, viii. 102: vi. 127. tvastā, x. 17: vii. 7. tvā, iv. 28: iv. 136.

dakṣasya, x. 64. 5: vii. 104.
daṇḍā[ḥ], vii. 33. 6: i. 50.
dadhikrām, iii. 20. 5: iv. 102.
dadhyaṅ ha me, i. 139. 9: iv. 10.
daśa, v. 43. 4: v. 41.
dātā me, viii. 65. 10: vi. 86.
divaś cit, iv. 30. 9: iv. 137.
divas pari, x. 45: vii. 41.
dūrāt, viii. 5: vi. 45.
dṛṣadvatyām, iii. 23. 4°d: ii. 137.
devāḥ, x. 165: viii. 69.
devānām, i. 89. 2: iii. 122; viii. 83:
vi. 98; x. 27. 23: vii. 27.
devānām patnīḥ, v. 46. 7: v. 45.

tvām, iv. 1: iv. 127.

tve ha, vii. 18: v. 161.

dogdhrī dhenur voḍhānaḍvān āśuḥ saptiḥ puraṃdhiyā, VS. xxii. 22: iii. 79. dyāvā, ii. 41. 20: iv. 92. dyaur na, vi. 20: v. 90. drapsaḥ, x. 17. 11: vii. 9. dvayāň agne, vi. 27. 8: v. 141. dvayān, vi. 27. 8: v. 140. dve naptuḥ, vii. 18. 22: v. 163. dve virūpe, i. 95: iii. 129.

devān huve, x. 66. 1: v. 45 (B).

dhanuh, x. 18. 9: vii. 15. dhanva, x. 86. 20: ii. 69. dhātā dadhātu no rayim, TS. III. iii. 11<sup>2-3</sup>: iv. 88 (B). dhārāvarāḥ, ii. 34: iv. 89. dhīrā, vii. 86: vi. 15. dhṛtavratāḥ, ii. 29: iv. 84. dhenuḥ, iii. 58: iv. 122. dhruvāsu tvā, vii. 88. 7: vi. 15 (A).

na, i. 170: iv. 50; iii. 31. 2: iv. 111; x. 117: viii. 40. nakir indra, iv. 30. 1: iv. 133.

nakir devā minīmasi, x. 134. 7: viii. 48. nakih sudāsah, vii. 32. 10: v. 162. na jāmaye, iii. 31. 2: ii. 113; i. 57(?). na tam, x. 126: viii. 44. na tasya, x. 40. 11: vii. 48 (B). nadasya mā, i. 179. 4: i. 53. namah, i. 27.13: iii. 99; x. 37: vii. 39. namas te, (khila): viii. 44. namas te astu vidyute, AV. i. 13.1: i.54. na mrtyur āsīt, x. 129. 2: i. 58. na vijānāmi, i. 164. 37: i. 56. na sa svah, vii. 86. 6: i. 56. nahi, viii. 80: vi. 97. nānānīyam (sūktam), ix. 112: vi. 139. nāsat, x. 129: viii. 45. nāsatyābhyām, i. 116: iii. 139. ni te, iii. 33. 10°: iv. 107. ni vartadhvam, x. 19: vii. 20. nū cit, i. 58: iii. 117. nūnam bhagah, vii. 38. 1°: v. 168 (B). nū me, vi. 21. 11: v. 106. nejamesa, (khila): viii. 83. nendro asti, viii. 100. 3°: vi. 118 (B). nairhastyam, (khila), viii. 94.

patamgam, x. 177: viii. 75. payasvatī h ], x. 17. 14: vii. 10. pari, x. 155. 5: viii. 61. pareyivāmsam, x. 14: vi. 155. pavitram, ix. 83: vi. 134. paśvā, i. 65: iii. 118. pāntam, viii. 92: vi. 107. pāvīravī (v. r. B), vi. 49. 7: v. 116. pitum, i. 187: iv. 62. piba, vi. 17: v. 105; x. 116: viii. 40. pīvānam meṣam, x. 27. 17: vii. 25. punantu mām, ix. 67. 27: vi. 133. punar nah, x. 59. 7: vii. 94. purīsyāsaḥ, iii. 22. 4: iv. 104. pūrvah, i. 94. 8: iii. 127. pūrvih, i. 179. 1: iv. 58.

pūrvo devāh, i. 94. 8: iii. 126 (A). pūsā, x. 17. 3 b: vii. 8. prehāmi tvā, i. 164. 34: i. 50. prthuh, i. 123: iii. 140. pra, i. 36: iii. 107; i. 122: iii. 140; i. 159: iv. 26; ii. 41. 19: iv. 92; iii. 33: iv. 105; iv. 33: v. 1; v. 43. 9: v. 42 (B); v. 52: v. 37; v. 87: v. 90; vii. 34: v. 165; vii. 53: vi. 2; vii. 95: vi. 19; viii. 4. 15: vi. 43; viii. 7: vi. 47; viii. 101. 5: vi. 125; x. 32: vii. 34; x. 102: viii. 11; x. 188: viii. 88. pra kṛtāni, viii. 32: vi. 75. pra ketunā, x. 8: vi. 147. prajā ha, viii. 101. 14: vi. 127; viii. 101. 14ab: vi. 128 (B). pra tat, i. 129. 6: iv. 4. pra tad duḥsīme, x. 93. 14: vii. 147 (B). pra tāri, x. 59: vii. 91 (A). prati, i. 171: iv. 55. prati tyam, i. 19: iii. 75. prati vām, vii. 67: vi. 4. praticine, x. 18. 14: vii. 18. pra te, x. 96: vii. 154. praty agnih, iv. 13: iv. 129. prathaś ca, x. 181: viii. 77. pra devatra, x. 30. 3: vii. 33. pra nu vocā, vi. 59: v. 119. pra nunam, x. 62. 8: vii. 103. pra-pra, i. 138: iv. 7. pra mā, x. 33. 1: vii. 34. pra yantu, iii. 26. 4: iv. 103. pra yā jigāti, vii. 104. 17: vi. 30. pra ye, i. 85: iii. 121. pra vah, i. 155. 1: iv. 20; v. 44. 4: v. 43 (B); x. 175: viii. 74. pra vartaya, vii. 104. 19: vi. 31. pra vīrayā, vii. 90: vi. 16, 17 (B). pra vo mahe, x. 50.1: vii. 60. pra vo vājāh, iii. 27. 1: iv. 103.

pra samrājah, vii. 6: v. 161. pra samrāje, v. 85: v. 89. pra su, x. 75: vii. 115. pra su sa vibhyah, iv. 26. 4: iv. 136. pra sustutih, v. 42. 14: v. 38. pra sūnavah, x. 176. 1: viii. 74. pra sotā, vii. 92. 2: vi. 18 (B). prastokah, vi. 47. 22: v. 140. pra hi, x. 26: vii. 23. pra hi kratum, ii. 30. 6: iv. 84. prāgnaye, vii. 5: v. 161; vii. 13: v. 161; x. 187: viii. 88 (v. r.) prātah, i. 125. 1: iii. 153 (A); i. 125: iii. 140, 150; vii. 41: v. 170. prātarjitam, vii. 41. 2: v. 170. prādhvarāņām, (khila): viii. 94. prāvepāh, x. 34: vii. 36. prāvepā mā, ж. 34: vii. 36 (v. r. A). preta, x. 103. 13: viii. 14. prestham, viii. 84: vi. 98. prehi prehi, x. 14. 7: vi. 158 (B). praite, x. 94: vii. 146. protaye, vi. 21. 9: v. 106. pro su, x. 133: viii. 48.

bat, v. 84: v. 88.

babhruh, viii. 29. 1: vi. 71.

babhrur ekah, viii. 29: vi. 69.

bal itthā, v. 84: v. 88 (v. r. B).

brhaspatih, x. 182: viii. 79.

brhaspate prati, x. 98: viii. 7.

bodhat, iv. 15. 7: iv. 129.

brahma, (khila): viii. 14.

brahmanā, x. 162: viii. 65.

brahmā devānām, ix. 96. 6: vi. 136.

bhagabhaktasya, i. 24. 5: iii. 98. bhagam ugraḥ, vii. 38.6°: v.167,168 (B). bhadram, i. 89. 8: iii. 122; iv. 11. 1: i. 58; v. 30. 12: v. 36 (B); x. 25: vii. 23. bhadrāḥ, x. 69: vii. 107. bhuk, AV. xx. 135. 1: i. 55. bhujyum aṃhasaḥ, x. 65. 12: vii. 106. bhuvanasya, vi. 49. 10: v. 116. bhūmiḥ, (khila): viii. 51. bhūrīt, viii. 55: vi. 86.

maksu, viii. 31. 15: vi. 73 (B). madhu vātāḥ, i. 90. 6: iii. 123. manīsiņah, x. 111: viii. 38. manojavāh, viii. 100. 8: vi. 120. manthata, iii. 29. 5: iv. 103. mandasva, ii. 37. 1: iii. 27. mandū samānavarcasā, i. 6. 7°: ii. 141. mama, x. 128: viii. 44. mama vrate, (khila): vii. 117. mayobhūh, x. 169: viii. 72. mahat, x. 51: vii. 80. mahad devānām asuratvam, (refrain of) iii. 55: iv. 122 (B). mahaś cit, i. 169: iv. 49. mahān, viii. 6: vi. 46; (khila): viii. 14(B). mahānagnī, AV. xx. 27. 1: i. 55. mahi, viii. 47: vi. 83. mahi trīnām, x. 185: viii. 86. mahī, iv. 56: v. 7. mahīm  $\ddot{\mathbf{u}}$  su,  $\mathbf{VS}$ . xxi. 5;  $\mathbf{TS}$ . I. v.  $11^5$ ; AV. vii. 6. 2: vii. 104. mahe, v. 79: v. 88. maho agneh, x. 36. 12: vii. 38 (B). mā, x. 57: vii. 90; x. 85. 32: vii. 133. mā cit, viii. 1: vi. 40. mātā, viii. 101. 15: vi. 127. mātā ca, VS. xxiii. 25: i. 48. mā nah, i.162: iv. 27; vii. 34.17: v. 165. mā no rakṣaḥ, vii. 104. 23: vi. 31. mā no 'hih, vii. 34. 17: v. 165 (v. r. A). māhitram (sūktam), i. e. mahi trīņām, x. 185: viii. 86. mitrah, iii. 59: iv. 122. mitram, i. 151. 1: iv. 17.

mitrāya, x. 65. 5: vii. 106. mitrāya pañca, iii. 59. 8: iv. 123 (1). muñcāmi, x. 161: viii. 64. mūrdhānam, vi. 7: v. 104. mainam, x. 16: vi. 161. mogham annam, x. 117. 6: i. 49. mo su, x. 59. 4<sup>sbc</sup>: vii. 92.

ya ānayat, vi. 45: v. 108. ya indra, viii. 12: vi. 48. ya indrāgnī, i. 108: iii. 131. ya imā, x. 81: vii. 117. ya īm vahante, v. 61. 11: v. 70. yaḥ, v. 42. 10: v. 38 (v. r.); viii. 31: vi. 72; ix. 67. 31: vi. 133; x. 39: vii. 40. yaḥ kṛntat, viii. 45. 80: vi. 82 (B). yaṃ rakṣanti, i. 41: iii. 107.

yam rakṣanti, i. 41: iii. 107.
yac cit, i. 25: iii. 98.
yac cid dhi, i. 28. 5: iii. 101.
yac cid dhi satya, i. 29: iii. 102.
yajñasya vaḥ, x. 92: vii. 146.
yajñe, vii. 97: vi. 25, 26 (B).
yajñena, ii. 2: iv. 65.
yat, vii. 60: vi. 4; x. 58: vii. 83 (B), 90;
x. 85.14: vii. 124; x. 155. 4: viii. 61.

yat te, ix. 67. 23: vi. 132. yat tvā sūrya, v. 40. 5: v. 28. yatra, i. 28. 1: iii. 100. yathā, viii. 5. 37°: vi. 45; viii. 31. 13:

vi. 74 (B); x. 18. 5: vii. 12. yathā varo suṣāmne, viii. 24. 28: vi. 63. yathā vātaḥ, v. 78. 7: v. 86.

yad adya, vii. 60: vi. 5; vii. 66. 4: vi. 6 (B).

yad adya sūraḥ, vii. 66. 4: vi. 8 (B). yad arjuna, vii. 55. 2: vi. 13 (B). yad indra citra, v. 39. 1: i. 49. yad indrāham, viii. 14. 1: i. 55. yadi vāham, vii. 104. 14: vi. 30. yad uttame, v. 60. 6: v. 48 (v. r. B).

yad vāk, viii. 100. 10: vi. 121. yam, i. 129: iv. 4; viii. 3. 21: vi. 42; viii. 19. 34: vi. 50. vas tastambha, iv. 50: v. 5. yas te, x. 83: vii. 117. yasmin vrkse, x. 135: viii. 48. yasya, x. 33. 6: vii. 36. yāh, x. 97: vii. 154. yā gauh, x. 65. 6: vii. 106. yām kalpayanti no 'rayaḥ, (khila): viii. 45. yā dampatī, viii. 31. 5: vi. 74 (B). yām, i. 80. 16: iii. 121. yāvat taraḥ, vii. 91. 4: vi. 18 (B). yuksva, viii. 26. 20: vi. 67. yuje, x.13: vi. 155 (v. r. A). yuje vām, x. 13: vi. 155. yuñjate, v. 81: v. 88. yuvam tam, i. 132. 6: iv. 4. yuvam, x. 24. 4: vii. 22. yuvoh, viii. 26: vi. 67. yuvo rajāmsi, i. 180: iv. 61. yuvor u sū, viii. 26: vi. 67 (v. r. A). ye, x. 85. 31: vii. 133. yena, i. 50. 6: iii. 113. yenedam, (khila): viii. 69. ye pākaśamsam, vii. 104. 9: vi. 29. yo jātah, ii. 12: iv. 68. yo nah, ii. 30. 9: iv. 85. yo mā, vii. 104. 16: i. 49; vi. 30. yo me, ii. 28. 10: iv. 83. yo yajāti, viii. 31. 1: vi. 73 (B). yo yajñah, x. 130: viii. 46.

rakṣohaṇa[m], x. 87: vii. 142. ratham, v. 56. 8: v. 46. rathītamaṃ kapardinam, vi. 55. 2: v. 119 (B). raibhī, x. 85. 6: vii. 123.

yo rajāmsi, vi. 49. 13: v. 117.

yo vām pari-, x. 39: vii. 46 (B).

vanaspate vidvangah, vi. 47. 26: v. 112. vane na, x. 29. 1: ii. 114. vapur nu, vi. 66: v. 120. vayam, vi. 53: v. 118; viii. 21: vi. 53 (B), 57. vayāh, i. 59: iii. 117. varuņah prāvitā bhuvat, i. 23. 6: iii. 79. vasisvā hi, i. 26. 1: iii. 99. vahnim, i. 60: iii. 117. vāta ā vātu, x. 186. 1: i. 50. vātah, x. 186: viii. 88. vātasya, x. 168: viii. 71. vāmam, iv. 30. 24: iv. 138. vāyav ā yāhi, v. 51. 5: v. 46. vāyo, iv. 47. 1: v. 4. vi krośanāsah, x. 27. 18: vii. 26. vi jyotisā, v. 2. 9: v. 21. vitatā[u], AV. xx. 133. 1: i. 57. vi tisthadhvam, vii. 104. 18: vi. 30. vidhum dadrānam, x. 55. 5: vii. 81 (B). vibhrāt, x. 170: viii. 73. vivasvantam, x. 14. 5°: vi. 157. viśo-viśah, viii. 74: vi. 94. viśvam, ii. 24. 12: iv. 81. viśvasmād indra uttaraḥ, (refrain of) x. 86: ii. 67; vii. 141. viśvet tā te, viii. 100. 6: vi. 119. viśvesām vah satām, vi. 67: v. 121. viśvo hi, x. 28: vii. 29 (v. r. B). viśvo hy anyah, x. 28: vii. 29. visnuh, x. 184: viii. 82. vișnor nu kam, i. 154: iv. 19. vi hi, x. 86: vii. 141. vihi, iv. 48. 1: v. 4. vīļu cit, i. 6. 5: ii. 140. vrkse-vrkse, x. 27. 22: ii. 111; vii. 27. vṛṣā, x. 11: vi. 155. vrsne sardhāya, i. 64: iii. 118. vedișade, i. 140: iv. 16. venas tat paśyat, (khila): viii. 66.

śatadhāram, iii. 26. 9: iv. 103. śatam, i. 89. 9: iii. 122; i. 126. 2: iii. 148; viii. 6. 46: vi. 47. satena, iv. 46. 2: v. 4. śam nah, vii. 38. 7: v. 167. śamnomitrīyā [rk], i. 90. 9: iii. 79. śam, viii. 18. 9: vi. 50; x. 59. 8: vii. 94. śaśvat, i. 30. 16: iii. 103. śaśvad dhi vām, (khila): iii. 118. śāsah, x. 152: viii. 59. śāsat, iii. 31. 1: iv. 111. śikṣa, viii. 2. 41: vi. 42. śucim, vii. 93: vi. 19. śunam vāhāh, iv. 57. 4: v. 7. śunam kīnāśāh, iv. 57. 8b: v. 9. śunam nah phālāh, iv. 57. 8ª: v. 9. śunāsīrau, iv. 57. 5: v. 9. śrat, x. 147 : viii. 57. śraddhayā, x. 151: viii. 58. śrudhi, ii. 11: iv. 79. śrustī, vi. 68: v. 121.

vaiśvānarasya, i. 98: iii. 129.

vy uṣāḥ, vii. 75: vi. 10.

sa id rājā, iv. 50. 7: v. 6.
saḥ, vii. 95. 3: vi. 19.
saṃvatsaram, vii. 103: vi. 27.
saṃ-sam, x. 191: viii. 97.
saṃ-sam it, x. 191: viii. 94.
saṃ sravanti, (khila): v. 92.
saṃ ha yad vām, v. 31. 8<sup>d</sup>: v. 27.
sakhāyaḥ, viii. 24: vi. 63.
sakhe viṣṇo, viii. 100. 12: vi. 124.
saṃjñānam, (khila): viii. 93, 95.
sanat, v. 61. 5: v. 81.
sapta, x. 27. 15: vii. 25.
sa pratnathā, i. 96: iii. 129.
sa bhrātaram, iv. 1. 2: iv. 128.

śvityańcah, vii. 33: v. 163.

sam, v. 42. 18: v. 40; vi. 69: v. 121; viii. 44 (sam-): vi. 79; x. 59. 10: vii. 94; x. 85. 47: vii. 137; x. 91: vii. 145. sam aśvaparnáh, vi. 47. 31°: v. 113. samit-samit, iii. 4: iv. 96. samiddha[h], i. 188: iv. 62. samiddhah, i. 142: iv. 16; ix. 5: vi. 130. samiddhaś cit sam idhyase, x. 150: viii. 58. samiddho agnih, ii. 3: iv. 65. samiddho adya, i. 188: iv. 62(v.r.); x. 110: viii. 37. samudrajyesthah, vii. 49: v. 175. samudrāt, iv. 58: v. 10. samudre, viii. 100. 9: vi. 120. sam pūṣan, i. 42: iii. 108. sam mā, x. 33. 2: vii. 34. sa yo vṛṣā, i. 100: iii. 131. sarasvati tvam, ii. 30. 8a: iv. 85. sa roruvat, x. 28. 2: vii. 32 (B). savitā yantraih, x. 149: viii. 58. sasarparīh, iii. 53. 15: iv. 116. saha, i. 48: iii. 113. sahasram, i. 167: iv. 49. sa hi ratnāni, v. 82. 3: v. 169. sā te jīvātuh, x. 27. 24: vii. 29. sukimśukam, x. 85. 20: vii. 130. suguh, i. 125. 2: iii. 151 (A), 153 (A). sutrāmāṇam, x. 63. 10: vii. 104. sudevah, x. 95. 14: i. 53. sunītho gha, viii. 46. 4: vi. 81 (B).

surūpakrtnum, i. 4: ii. 139.

suşuma, i. 137: iv. 7. susamiddhāya, v. 5: v. 26. sūryaraśmih, x. 139: viii. 51. sūryo nah, x. 158: viii. 63. soma ekebhyah, x. 154: viii. 59. somasya mā, iii. 1: iv. 95. somānam, i. 18: iii. 66. somārudrā, vi. 74: v. 122. stutāsaḥ, i. 171. 3: iv. 56. stuse, vi. 49: v. 115; vi. 62: v. stuhi, viii. i. 30: vi. 41. stuhi śrutam, ii. 33. 11: iv. 90. sthirau, iii. 53. 17 : iv. 116. sthūram rādhah, viii. 4. 19: vi. 44. syonā, i. 22. 15: iii. 93. srakve, ix. 73: vi. 134. svasti nah, x. 63. 15: vii. 105. svastir id dhi, x. 63. 16: vii. 105. svādus kilāyam, vi. 47. 1: v. 109. svādoh, viii. 48: vi. 83.

haṃsaḥ, iv. 40. 5: v. 3.
haṃsaḥ śuciṣat, iv. 40. 5: v. 2.
hantāham, x. 119. 9: i. 56.
haye jāye, x. 95. 1: i. 53.
haviḥ, x. 88: vii. 142.
haviṣā, i. 46. 4: iii. 112 (B).
himenāgnim, i. 116. 8: ii. 110.
hiraṇyakeśo rajasaḥ, i. 79: iii. 120.
hiraṇyapāṇim, i. 22. 5: iii. 91.
huve, ii. 4: iv. 65.
hotā yakṣat, i. 139. 10: i. 57.
hvayāmi, i. 35: iii. 45, 105.

## II. INDEX OF AUTHORITIES CITED IN THE BRHADDEVATĀ.

Ādhvaryavaḥ, vii. 105. Āśvalāyana, iv. 139 (B).

Aitara, ii. 138. Aitareyaka, v. 3 (B), 25, 110 (B); vi. 17 (B), 108 (B), 117 (B), 129 (B); vii. 72 (B).

Aupamanyava, vii. 69. Aurnavābha, vii. 125.

Kātthakya, iii. 100. Kausītaki, v. 44 (B). Kraustuki, iv. 137.

Gārgya, i. 26. Gālava, i. 24; v. 39; vi. 43, 107 (v. r.); vii. 38 (B).

Chandogāh, v. 23 (B).

Nidāna, v. 23 (B). Nairuktāḥ, i. 24.

Bāṣkalāḥ, viii. 85. Brāhmaṇa, v. 11, 25, 157 (B); vii, 14 (B); viii. 100 (B).

Bhāguri, iii. 100; v. 40; vi. 86, 107. Bhāllavi-Brāhmaṇa, v. 23. Bhāllaveyī śrutiḥ, v. 159.

Madhuka, i. 24. Māṭhara, vi. 107 (v.r.); viii. 85. Mudgala, viii. 90. Mudgala Bhārmyaśva, vi. 46. Maitrāyaṇīyaka, ii. 138.

Yāska, i. 26; ii. 111, 132, 137; iii. 76, 100, 112 (B); iv. 4, 18 (v.r. B); v. 8, 40; vi. 87, 107; vii. 7, 38 (B), 69, 93, 153; viii. 11, 65.

Rathītara, i. 26; iii. 40; vii. 145. Rāthītara (v.r. Rāthītarīsutaḥ), v. 142; vii. 145 (v. r.); viii. 90 (v. r.).

Lāmakāyana, iii. 47 (v. r. Lomakā-yana, Romakāyana).

Šākatāyana, ii. 1,95; iii. 156; iv. 138; vi. 43; vii. 69; viii. 11, 90.
Šākapūņi, iii. 130, 155; v. 8, 39; vi. 46; vii. 70; viii. 90.
Šānḍilya, ii. 132.
Šaunaka, i. 27; ii. 136; iv. 18; v. 37 (B), 39 (B), 40; vi. 6 (B), 9 (B), 107, 116; vii. 38 (B), 153; viii. 11, 76 (B), 99 (B).
Švetaketu, i. 24.

## III. INDEX OF THE DEITIES OF THE RG-VEDA ACCORDING TO THE BRHADDEVATĀ.

[The deviations of the Sarvānukramaņī are stated in the footnotes.]

## Mandala i.

1 Agni.

2 <sup>1-3</sup> Vāyu, <sup>4-6</sup> Indra-Vāyu, <sup>7-9</sup> Mitra-Varuņa.

3 <sup>1-3</sup> Aśvinau, <sup>4-6</sup> Indra, <sup>7-9</sup> Viśve devāḥ, <sup>10-12</sup> Sarasvatī.

- 4 Indra.
- 5-11 Indra.
  - 6 4-9 Marutah, 5.7 ° Indra and Marutah a.
- 12 Agni, 6 a Nirmathya and Āhavanīya.
- 13 Āpriyah:
  - <sup>1</sup> Idhma<sup>b</sup>, <sup>2</sup> Tanūnapāt, <sup>3</sup> Narāśaṃsa, <sup>4</sup> Iļa, <sup>5</sup> Barhis, <sup>6</sup> Dvāro devyaḥ, <sup>7</sup> Naktoṣāsā <sup>c</sup>, <sup>8</sup> Daivyau hotārau <sup>d</sup>, <sup>9</sup> Tisro devyaḥ<sup>c</sup>, <sup>10</sup> Tvaṣṭṛ, <sup>11</sup> Vanaspati, <sup>12</sup> Svāhākṛtayaḥ.
- 14 Viśve devāh.
- 15 Rtavah:
  - İndra, <sup>2</sup> Marutaḥ, <sup>3</sup> Tvaṣṭṛ, <sup>4</sup> Agni,
     <sup>5</sup> Sakra (Indra), <sup>6</sup> Mitra-Varuṇa,
     <sup>7-10</sup> Agni Dravinodas, <sup>11</sup> Nāsatyau, <sup>12</sup> Agni.

- 16 Indra.
- 17 Indra-Varuna.
- 18 <sup>1-5</sup> Brahmaņaspati, <sup>4</sup> also Soma-Indra, <sup>5</sup> also Soma, Indra, Dakṣiṇā, <sup>6-8</sup> Sadasaspati, <sup>9</sup> Narāśaṃsa <sup>f</sup>.
- 19 Agni pārthiva g and Marutah.
- 20 Rbhavah.
- 21 Indra-Agni.
- 22 1-4 Aświnau, 5-8 Savitr, 9·10 Agni, 11 Devyah h, 12 Devapatnyah: Indrānī, Varunānī, Agnāyī i, 13·14 Dyāvāpṛthivyau, 15 Pṛthivī, 16 Vişnu or Devāh, 17-21 Viṣnu.
- 23 ¹ Vāyu, ²-³ Indra Vāyu, ⁴-⁶ Mitra-Varuņa, ¹-७ Indra Marutvat, ¹0-¹² Viśve devāḥ, ¹³-¹⁵ Pūṣan Āghṛṇi¸, ¹⁶-²³ ⁴ Āpaḥ, ²³∘⁴ ²⁴ Agni.
- 24 <sup>1</sup> Ka, <sup>2</sup> Agni, <sup>3-5</sup> Savitr, <sup>5</sup> or Bhaga, <sup>6-15</sup> Varuna.
- 25 Varuna.
- 26-27 Agni.

a 5.7 Sarvānukramaņī. b Idhmah samiddho vāgnih, Sarv. c Uṣāsānaktā, Sarv. d Pracetasau added in Sarv. c Their names, Sarasvatīlābhāratyah, added in Sarv.

 <sup>&</sup>lt;sup>f</sup> Narāśamsa or Sadasaspati, Sarv.
 <sup>g</sup> Agnimārutam, Sarv.
 <sup>h</sup> See note on iii. 92.
 <sup>i</sup> Devapatnyah omitted in Sarv.
 <sup>j</sup> Simply Pūsan, Sarv.

27 <sup>10</sup> Agni madhyama<sup>a</sup>, <sup>13</sup> Viśve devāh<sup>b</sup>.

28 <sup>1–4</sup> Indra (Bhāguri), Indra-Ulūkhala (Yāska and Kātthakya) °, <sup>5.6</sup> Ulūkhala, <sup>7.8</sup>Ulūkhala and Musala, <sup>9</sup> Carmaadhisavanīya or Soma °.

29-30 Indra.

30 17-19 Aśvinau, 20-22 Usas.

31 Agni.

32-33 Indra.

34 Aśvinau.

35 Savitr:

1a Agni, 1b Mitra-Varuņa, 1c Rātri.

36 Agni:

<sup>13.14</sup> Yaupyau.

37-39 Marutah.

40 Brahmanaspati.

41 <sup>1-3.7-9</sup> Varuņa, Aryaman, Mitra, 4-6 Ādityāḥ.

42 Püşan.

43 <sup>1-6</sup> Rudra, <sup>3</sup> also Mitra, Varuna, Viśve devāh <sup>f</sup>, <sup>7-9</sup> Soma (B).

44-45 Agni (B):

44 <sup>1.2</sup> also Aśvinau and Uṣas (B)<sup>g</sup>. 45 <sup>100d</sup> Devāh (B).

46-47 Aśvinau:

46 5 also Āditya (Yāska: B) h.

48-49 Usas.

50 Sūrya:

<sup>6</sup> Varuna h (dyubhakti), <sup>11–13</sup> rogaghna (tṛca), <sup>13 c d</sup> dviṣaddveṣaḥ. 51-57 i [not stated].

58 Jātavedas j.

59 Vaiśvānara.

60 Agni.

61-63 Indra.

64 Marutah.

65-73 Agni.

Khilas (eleven):

1-4,6-11 (śaśvad dhi vām) Aśvinau,5 (imāni = viii. 59)k, Indra-Varuna.

74-79 Agni.

79 1-3 Agni madhyama.

80-84 Indra.

80 <sup>16</sup> Dadhyañe, Manu, Atharvan <sup>1</sup> (nipātitāḥ).

85-88 Marutah.

89-90 Viśve devāh.

89 1.2.8.9 Devāh m, 10 Aditi.

91 Soma.

92 Uṣas:

16-18 Aśvinau.

93 Agni with Soma.

94 Jätavedas<sup>n</sup>:

8abe Devāḥ, 16ea Agni or the six deities mentioned (Mitra-Varuṇa, Aditi, Sindhu, Pṛthivī, Dyu).

95 Agni Ausasa°.

96 Agni Dravinodas p.

97 Agni Suci.

98 Agni Vaisvānara.

99 Jātavedas.

on iii. 114. <sup>j</sup> Agni, Sarv. <sup>k</sup> Omitted in its usual place: see note <sup>a</sup> on vi. 86. <sup>1</sup> No reference to this stanza in Sarv. <sup>m</sup> There is no reference to these stanzas in Sarv. <sup>n</sup> Agni, Sarv. <sup>o</sup> Or Agni, Sarv. <sup>p</sup> This and the following three deities are identical with those stated in the Sarv.; but Sadguruśisya (on i. 95) would supply 'or Agni' in these four cases (96–99) from i. 95.

a Not specified in Sarv. b Vaiśvadevī, Sarv. daivī. c Simply Indra, Sarv. d See note b on iii. 101. e No reference to Soma in Sarv., Prajāpati Hariścandra appearing instead: see note on iii. 101. f No mention of Viśve devāḥ in Sarv. g The text (iii.111) does not expressly state which two stanzas; Sarv.: ādyo dvrcaḥ. h No reference to this stanza in Sarv.

100-104 Indra a.

105-107 Viśve devāh.

108-109 Indra-Agni.

110-111 Rbhavah.

112 Aśvinau:

1a Dyāvāpṛthivyau, 1b Agni.

113 Rātryuşasau b.

114 Rudra.

115 Sürya.

116-120 Aśvinau.

120 12 duḥsvapnanāśinī.

121 Indra; Viśve devāḥ in the Svarasāmans c.

122 Viśve devāh.

123-124 Usas.

125 Praise of Svanaya Bhāvayavya's gifts.

126 <sup>1-5</sup> Bhāvayavya, <sup>6.7</sup> jāyāpatyoḥ saṃpravādaḥ <sup>d</sup>.

127-128 Agni.

129-133 Indra.

129 6 Indu.

132 6 Indra-Parvata e.

134 Vāyu.

135 1-3.9 Vāyu, 4-8 Indra-Vāyu.

136 <sup>1-5</sup> Mitra-Varuna, <sup>6.7</sup> Dyu and the other deities mentioned.

137 Mitra-Varuna.

138 Pūṣan.

139 Viśve devāh:

<sup>1</sup> Viśve devāh, <sup>2</sup> Mitra-Varuna, <sup>3-5</sup>

Aśvinau, <sup>6</sup> Indra, <sup>7</sup> Agni, <sup>8</sup> Marutaḥ, <sup>9</sup> Indra-Agni; or the seer praises the Rishis or himself, Indra-Agni being incidental <sup>f</sup>; <sup>10</sup> Bṛhaspati, <sup>11</sup> Devāḥ <sup>g</sup>.

140-141, 143-144 Jātavedas h.

142 Āpriyah:

13 Indra.

145-150 Agni.

151-153 Mitra-Varuna.

151 1 Mitra.

152 6 Aditi or Agni; Aditi = Agni (Śaunaka) i.

154-156 Vișnu.

155 1-3 Indra-Vișnu.

157-158 Aśvinau.

159-160 Dyavaprthivyau.

161 Rbhavah.

162–163 Medhyasya aśvasya samstavah.

163 <sup>10</sup> also many and various steeds <sup>1</sup>.

164 <sup>1-41</sup> Viśve devāh (B), <sup>46.47</sup> Sūrya
 (B), <sup>52</sup> Sarasvat or Sūrya (B)<sup>J</sup>.

165 Mārutaindrah samvādah k: Marutah deity in 1.2.4.6.8.10-15, Indra in 3.5.7.9.

166-168 Marutah.

167 <sup>1</sup> Indra.

169 Indra.

170 2.4 Indra, 1.3 Agastya 1.

g Viśve devāḥ, Sarv.

h Agni, Sarv.

There is no reference to this stanza in Sarv.

Various other deities are mentioned as addressed in this hymn, but they are not assigned to specific stanzas, as is done by Sarv. for the last eleven.

k Samvādo 'gastyendramarutām, Indra Marutvat being the deity, and the last triplet being spoken by Agastya, Sarv.

No statement about 5; indrāgastyayoh sanvāda aindrah,

a Sarv. on i. 101 adds ādyā garbhasrāviny upaniṣat. b According to the Sarv. the whole hymn is to Uṣas only, except 1°d in which Rātri is associated with her: uṣasyaṃ; dvitīyo 'rdharco rātreś ca. c See note on iii. 141. Sarv.: Indra or Viśve devāḥ. d Bhāvayavyaromaśayor dampatyoḥ saṃvādaḥ, Sarv. c Sarv.: 6ab Indra-Parvata. f There is no reference in the Sarv. to the Rishis or the self-praise of the seer.

171-172 Marutah.

171 3-6 Indra Marutvat (B).

173-178 Indra.

179 Dialogue: <sup>1.2</sup> Lopāmudrā speaks, <sup>3.4</sup> Agastya, <sup>5.6</sup> a Brahmacārin.

180-184 Aśvinau.

185 Dyāvāpṛthivyau.

186 Viśve divaukasah (=devāh).

187 Anna.

188 Āpryaḥ.

189 Agni.

190 Brhaspati.

191 Upanisat:

apām tṛṇānām sūryasya stutih kecit; tad vā viṣaghnam a.

## Mandala ii.

- 1 Agni.
- 2 Jātavedas b.
- 3 Āpriyah.
- 4-10 Agni.
- 11-22 Indra.
- 23-26 Brahmanaspati; Brhaspati where that form of the name appears.

24 12 Indra-Brahmanaspati.

27 Ādityāḥ: Mitra-Varuṇa, Dakṣa, Aṃśa, Tuvijāta, Bhaga, Aryaman c.

28 Varuna:

<sup>10</sup> Duḥsvapnādyapraṇāśinī.

29 Viśve devāh.

30 Indra:

<sup>6</sup> Indra-Soma, <sup>8ab</sup> Vāc madhyamā <sup>d</sup>, <sup>9</sup> Brhaspati, <sup>11</sup> Marutaḥ.

31 Viśve devāh.

32 <sup>1</sup> Dyāvāpṛthivyau, <sup>2-3</sup> Indra or Tvaṣṭṛ, <sup>4-5</sup> Rākā, <sup>6-7</sup> Sinīvālī, <sup>8</sup> Six goddesses, Guṅgū, &c. <sup>e</sup>

33 Rudra:

11 rsir mrgam astaut f.

34 Marutah.

35 Apām napāt.

36-37 Rtavah.

38 Savitr.

39 Aśvinau.

40 Soma-Püşan:

6 also Aditis.

41 <sup>1.2</sup> Vāyu, <sup>3</sup> Indra-Vāyu, <sup>4-18</sup> (five triplets to) the Praüga deities <sup>h</sup>,
<sup>19</sup> Havirdhāne; Agni incidental <sup>i</sup>,
<sup>20</sup> Dyāvāpṛthivyau, <sup>21</sup> Havirdhāne <sup>j</sup>.

42-43 Indra in the form of a kapiñjala.

Sarv., where <sup>4</sup> is stated to be optionally spoken by Indra. According to the Āṛṣā-nukramaṇī, Indra is Rishi of <sup>1.3</sup>, Indra and Agastya, or Indra or Agastya, of <sup>4</sup>.

<sup>a</sup> There is no reference in the Sarv. to its being viṣaghna.

<sup>b</sup> Agni, Sarv.

<sup>c</sup> The individual names are not stated in the Sarv.

d Sarasvatī, Sarv. <sup>6</sup> Lingoktadevatāh, Sarv. <sup>f</sup> No reference to this in the Sarv. <sup>g</sup> Only in the second hemistich, Sarv. <sup>h</sup> See Maṇḍala i. 2-3. <sup>i</sup> The third pāda optionally to Agni, Sarv. <sup>j</sup> <sup>19-21</sup> Dyāvā-pṛthivyau or Havirdhāne, Sarv. (cp. Ṣaḍ-guruśiṣya).

## Mandala iii.

1 Agni.

2-3 Vaiśvānara.

4 Āpryaḥ.

5-6 Agni:

Dyāvāpṛthivyau, Uṣasaḥ, Āpaḥ, Devāḥ, Pitaraḥ, Mitraḥ (nipātitāḥ) a.

7-29 Agni:

8 <sup>1-5</sup> Yūpa, in the rest Yūpāḥ, <sup>8</sup> Viśve devāḥ <sup>b</sup>, <sup>11</sup> vraścanī.

12 Indra-Agni.

20 1.5 Viśve devāh.

22 4 Dhiṣṇyā Agnayah c.

25 <sup>4</sup> Agni-Indra.

26 <sup>1-3</sup> Vaiśvānara, <sup>4-6</sup> Marutaḥ <sup>d</sup>, <sup>9</sup> Gurustavaḥ <sup>e</sup>.

27 1 Rtavah f.

29 5 Rtvijah g.

30-53 Indra.

33 Dialogue of Viśvāmitra and the rivers:

1-3.5.7.9.11-13 Nadyaḥ, 4.6.8.10 Viśvāmitra, 6.7 the two deities praised [i. e. Indra and Savitr] are incidental h.

53 <sup>1</sup> Indra-Parvata <sup>1</sup>, <sup>15.16</sup> Vāc <sup>1</sup>, <sup>17-20</sup> anaso 'ṅgāni, <sup>21-24</sup> Vasiṣṭhadveṣiṇyaḥ.

54-57 Viśve devāh.

58 Aśvinau.

59 Mitra:

8 Viśve devāh (B)k.

60 Rbhavah:

5-7 Indra and Rbhavah, 3.4 Indra incidental (B)<sup>k</sup>.

61 Uşas.

62 <sup>1-3</sup> Indra-Varuna, <sup>4-6</sup> Bṛhaspati, <sup>7-9</sup> Pūṣan, <sup>10-12</sup> Savitṛ, <sup>13-15</sup> Soma, <sup>16-18</sup> Mitra-Varuna.

## Mandala iv.

1-15 Agni:

1 <sup>2-4</sup> Agni, or Agni and Varuṇa <sup>1</sup>.

13-14 lingoktadaivata (eke).

15 7.8 Somaka, 9.10 Aśvinau.

16-32 Indra:

26 <sup>1-3</sup> Self-praise of the seer as if Indra<sup>m</sup>, <sup>4-7</sup> Syenastuti.

27 <sup>1-5</sup> Syenastuti<sup>n</sup>.

28 Indra and Soma °.

a Anyāsām api nipāto dṛśyate, Sarv. b Yūpāḥ or Viśve devāḥ, Sarv. c Purīṣyebhyo 'gnibhyaḥ, Sarv. d Sarv.: mārutas (tṛcaḥ), which Ṣaḍguruśiṣya explains by
dvitīyasya (tṛcasya) māruto 'gniḥ. The deity
of 7.8 would be Agni only according to the
BD., but according to the Sarv. it is alternatively in praise of the Ātman: ātmastutir vā
pūrvātmagītā (agniḥ paraṃ brahma vā, Ṣaḍg.).
c Upādhyāyastutiḥ, Sarv. f Rtavyā vā,

Sarv. <sup>6</sup> Rtvigbhyo vā, Sarv. h 4.6.8.10 spoken by the rivers, <sup>6.7</sup> in praise of Indra, Sarv. <sup>1</sup> The stanza is not specified, but the first is doubtless meant. <sup>j</sup> Vāc sasarparī, Sarv. <sup>k</sup> No statement in the Sarv. <sup>1</sup> Sarv.: <sup>2-5</sup>; cp.note a on iv.128. <sup>m</sup> Sarv.: indram ivātmānam ṛṣis tuṣṭāvendro vātmānam. <sup>n</sup> Sarv.: <sup>5</sup> Indra or Syena (Ṣaḍg.). <sup>o</sup> Indra or Indra-Soma, Sarv.

30 <sup>9-11</sup> Uṣā madhyamā (Śākaṭā-yana), <sup>24</sup> Bhaga, Pūṣan, Aryaman <sup>a</sup>.

31 15 Sūrya (Āśvalāyana: B) a.

32 <sup>23,24</sup> Indra's two steeds (haryo stutih).

33-37 Rbhavah.

38-40 Dadhikrā.

38 1 Dyāvāpṛthivyau.

40 <sup>5</sup> Agni, Vāyu, Sūrya; Sūrya <sup>b</sup> (Aitareya Brāhmaṇa: в).

41-42 Indra-Varunac.

43-45 Aśvinau.

46 <sup>1</sup> Vāyu, <sup>2-7</sup> Indra-Vāyu.

47 <sup>1</sup> Vāyu, <sup>2-4</sup> Indra-Vāyu.

48 Vāyu.

49 Indra-Brhaspati.

50 Brhaspati:

<sup>7-9</sup> purodhātuḥ karmaśaṃsā <sup>d</sup>, <sup>10.11</sup> Indra-Bṛhaspati,

51-52 Uşas.

53-54 Savitr.

55 Viśve devāh.

56 Dyāvāpṛthivyau.

57 1-3 Kṣetrapati, <sup>4</sup> Śuna, <sup>5</sup> Śunāsīrau, <sup>6,7</sup> Sītā, <sup>8a</sup> Kṛṣi, <sup>8b</sup> Kṛṣijīvā manuṣyāḥ, <sup>8c</sup> Parjanya, <sup>8d</sup> Dhana<sup>c</sup>. Or the whole hymn praises agriculture (Kṛṣi)<sup>f</sup>.

## Mandala v.

1-4 Agnig.

5 Āpriyaḥ.

6-28 Agni.

26 9 Viśve devāh.

27 6 Indra-Agni.

29-40 Indra.

29 9 a Uśanā.

31 <sup>8 d</sup> Uśanā <sup>h</sup>, <sup>9</sup> Indra and Kutsa.

40 5-9 Atrīņām karma kīrtyate i.

41-51 Viśve devāh.

41 19 Ilā j.

42 <sup>8</sup> Savitṛ (Śaunaka), <sup>7-9</sup> Bṛhaspati, <sup>10</sup> Marutaḥ, <sup>11</sup> Rudra, <sup>14</sup> Ilaspati (Śākapūṇi), Parjanya-Agni (Gālava), Pūṣan (Yāska), Indra (Śaunaka), Vaiśvānara (Bhāguri), <sup>15</sup> Marutaḥ, <sup>18</sup> Aśvinau <sup>k</sup>.

43 <sup>2</sup> Vāyu, <sup>4</sup> Soma, <sup>5</sup> Indra, <sup>6</sup> Agni, <sup>7</sup> Gharma, <sup>8</sup> Aśvinau, <sup>9</sup> Vāyu and Pūṣan: <sup>10 α b</sup> Agni, <sup>10 σ d</sup> Divaukasaḥ, <sup>11</sup> Vāc madhyamā, <sup>12</sup> Bṛhaspati <sup>1</sup>.

a No reference to this stanza in Sarv.
b Sūrya only, Sarv.
c 42 1-6 Self-praise
of Trasadasyu, Sarv.
d No reference to
this triplet in Sarv.
sīrau.
f No reference to this in Sarv.
S Aufrecht in his index, RV.2, p. 477, states
Marutaḥ, Rudra und Vishņu' to be the
deities of v. 3 3. Though these three
names occur in that stanza, there is no

mention of them in the BD. or the Sarv.

h Sarv.: Sc Indra or Kutsa, d Indra or Uśanā.

i Sarv.: Sūrya, d-9 Atri (because his deed is praised): cp. Sadg.

mention of this stanza in Sarv.

k Of all these individual deities the only one specified in the Sarv. is Rudra.

None of these individual deities are mentioned in Sarv.

44 <sup>1</sup> Soma, or Devāḥ, or Indra, or Prajāpati, <sup>4</sup> Vāyu, <sup>8</sup> Āditya <sup>a</sup>.

46 7.8 Devapatnyah.

51 4.6.7 Indra-Vāyu, <sup>5</sup> Vāyu <sup>a</sup>.

52-61 Marutah.

56 8 Rodasī (sing.) b.

57 1 Rudrāh c.

60 <sup>8</sup> Terrestrial and Middle Agni with the Marutah.

62-72 Mitra-Varuna.

73-78 Aśvinau.

 $78\ ^{5-9}\,\mathrm{garbh\bar{a}rtham}$  upanişatstutih d. 79–80 Usas.

81-82 Savitr.

82 4 duḥsvapnanāśinī (B) b.

83 Parjanya.

84 Pṛthivī madhyamā e.

85 Varuna.

86 Indra-Agni.

87 Marutah, with incidental mention of Viṣṇu f.

Khila 1: Śrīsūktam; Agni incidental.

Khila 2: Prajāvat.

Khila 3: Jīvaputra.

Khila 4 (samsravanti): payasvinyah.

## Mandala vi.

1-6 Agni.

7-9 Agni Vaiśvānara.

10-16 Agni.

17-27 Indra:

21 9.11 Viśve devāh.

27 <sup>8</sup> Dānastuti of Abhyāvartin and Sārñjaya <sup>g</sup>.

28 Gavām stutih, 2.8 d Indra h.

29-46 Indra:

37 <sup>3</sup> Vāyu and Indra <sup>i</sup>.

44 <sup>22-24</sup> Soma; according to some, Indra (B) <sup>j</sup>.

Khila (cakṣuḥ: B): śarīra.

45 31-33 Brbustutih.

47 <sup>1-5</sup> Soma; or Indra with incidental Soma (B)<sup>k</sup>, <sup>20a</sup> Devāḥ, <sup>20b</sup> Bhūmi, <sup>20c</sup> Bṛhaspati, <sup>20d</sup> Indra, <sup>22-25</sup> Dānastuti of Abhyāvartin and Sārñjaya<sup>1</sup>, <sup>26a</sup> Bhāvavrttam<sup>m</sup>, <sup>26-28</sup> rathābhimarśanāḥ, <sup>29-31ab</sup> dundubheḥ saṃstavah, <sup>31cd</sup> Indra<sup>n</sup>.

48 Tṛṇapāṇikaṃ Pṛśnisūktam: 1-10 Agni, 11-13 Marutaḥ, 14.15 Marutaḥ or Adityāḥ or Viśve devāḥ º, 16-19 Pūṣan, 20.21 Marutaḥ, 22 Dyu-Bhū or Pṛśni P.

<sup>a</sup> No individual deities are mentioned in b No reference to this stanza in Sarv. Sarv. <sup>c</sup> There is no reference to this stanza in the Sarv., but the whole hymn is stated to be addressed to the Maruts or the Maruts and Agni. d Antyāh pañca garbhasrāviņy upanisat, Sarv. e Simply Prthivī, Sarv. f No reference to Visnu in g Cāyamānasyābhyāvartino dānah Sarv.: 2.8 d Gāvah or stutih, Sarv. Indra. 1 No reference to this stanza in No reference to this triplet in Sarv.

Sarv. k Soma only, Sarv. 1 The number of the dānastuti stanzas (22-25) is not stated in the BD. (v. 140), while the Sarv. makes no mention of Abhyāvartin. M No reference to this in Sarv. There is no statement as to the deity (Indra) of 6-19.21 (see note on BD. v. 109). In Sarv. the deity results from the paribhāṣā anādeśe tv indro devatā.

O Sarv.: 11.12 Marutaḥ, 13-15 Marutaḥ or lingoktadevatāḥ. P Or Maruts, Sarv.; but this is probably an interpolation: see note on RV. vi. 48 in Sarv.

49-52 Viśve devāh:

49 <sup>2</sup> Agni, <sup>4</sup> Vāyu, <sup>5</sup> Aśvinau, <sup>7</sup> Vāc, <sup>8</sup> Pūṣan, <sup>9</sup> Tvaṣṭṛ, <sup>10</sup> Rudra, <sup>11,12</sup> Marutaḥ, <sup>13</sup> Viṣṇu <sup>a</sup>.

50 <sup>5</sup> Rodasī, <sup>6</sup> Indra, <sup>8</sup> Savitṛ, <sup>9</sup> Agni, <sup>10</sup> Aśvinau <sup>a</sup>.

51 1.2 Sūrya b.

52 16 Agni-Parjanya b.

53-56 Pūşan:

55 2 Rudra according to some (B)b.

57 Indra-Pūṣan.

58 Püsan.

59-60 Indra-Agni.

61 Sarasvatī.

62-63 Aśvinau.

64-65 Usas.

66 Marutah.

67 Mitra-Varuna.

68 Indra-Varuna.

69 Indra-Visnu.

70 Dyāvāpṛthivyau.

71 Savitr.

72 Indra-Soma.

73 Brhaspati.

74 Soma-Rudra.

75 Yuddhopakaraṇam, saṃgrāmāngāni:

yoddhā varmī °, ² dhanuḥ, ³ jyā, ⁴ ārtnī, ⁵ iṣudhiḥ, ⁶a⁵sārathiḥ, ⁶a⁴ raśmayaḥ, ¹aśvāḥ, ³āyudhāgāram⁴, ³ rathagopāḥ, ¹o raṇadevatāḥ °, ¹l iṣuḥ f, ¹² kavacaḥ f, ¹³ kaśāg, ¹⁴ hastatrāṇamʰ, ¹⁵a digdha iṣuḥ, ¹⁵āyomukhī, ¹⁵a Vāruṇam astram, ¹o dhanurmukta iṣuḥ i, ¹² yuddhādiḥ, ¹³ kavacasya badhyataḥ stutiḥ, ¹³ yuyutsuḥ, ¹¹ ātmana (ṛṣer) āśiṣaḥ j.

## Mandala vii.

1 Agni.

2 Āpryaḥ.

3-17 Agni:

5, 6, 13 Vaiśvānara.

18-32 Indra: Marutah incidental k.

18 <sup>22–25</sup> Dānastuti of Paijavana.

 $32^{10}$  the same  $^{1}$ .

33 Indra hymn or dialogue of Vasistha and Agastya<sup>m</sup> with their sons and with Indra.

34-37 Viśve devāh:

34 16 Ahi, 17 Ahi budhnya n.

38 Savitr:

10d (B)°, 50 Ahi°, 60d Bhaga P, 7.8 vājinah.

39-43 Viśve devāh:

41 <sup>2-6</sup> Bhaga, <sup>7</sup> Usas, or a prayer for the seers <sup>q</sup>.

a None of these individual deities are mentioned in Sarv. b No reference to this in Sarv. c Varma, Sarv. d Ratha, Sarv. e Lingoktadevatāh, f Isavah, Sarv. g Pratoda, Sarv. h Hastaghna, Sarv. Sarv. i Sarv.: 15.16 isavah. i 17-19 lingoktadevatāh, k No reference samgrāmāśisah, Sarv.

to the Maruts in Sarv.

1 No reference to this stanza in Sarv.

2 m There is no reference to Agastya in the Sarv. (samstavo Vasisthasya saputrasyendrena vā samvādah).

3 Sarv.:

3 No reference to to this pāda in Sarv.

4 Sarv.:

5 Sarv.:

6 Ed Savitr or Bhaga.

9 Sarv.:

1 lingoktadevatāh,

7 Usas.

44 Dadhikrā:

¹ devatāḥ parikīrtitāḥ ª.

45 Savitr.

46 Rudra.

47 Āpaḥ.

48 <sup>1-3</sup> Rbhavaḥ, <sup>4</sup> Viśve devāḥ or Rbhavaḥ.

49 Āpaḥ.

50 <sup>1</sup> Mitra-Varuṇa, <sup>2</sup> Agni, <sup>3</sup> Viśve devāḥ, <sup>4</sup> Nadyaḥ.

51-52 Ādityāḥ.

53 Rodasī (= Heaven and Earth).

54 Vāstospati.

55 <sup>1</sup> Vāstoṣpati, <sup>2-8</sup> prasvāpinyaḥ.

56-59 Marutah.

 $59\ ^{12}$ Tryambaka  $^{\rm b}.$ 

60-66 Mitra-Varuna:

60 <sup>1</sup> Sūrya, <sup>5</sup> Aryaman, Mitra-Varuṇa (B) <sup>c</sup>.

62 <sup>1-3</sup> Sūrya.

63 <sup>1-5ab</sup> Sūrya.

66 <sup>4-13</sup> Ādityāḥ or Savitr, Aditi, Mitra, Varuṇa, Aryaman, Bhaga (B) <sup>d</sup>, <sup>14-16</sup> Sūrya (B), <sup>16</sup> cakṣuḥ (sūryasya): a prayer (B) <sup>o</sup>. 67-74 Aśvinau.

75-81 Usas:

76 1ab Madhyama (Agni: B)f.

82-85 Indra-Varuna.

86-89 Varuna.

90-92 Vāyu.

90 5-7, 91 2.4-7, 92 2 Indra-Vāyu (B).

93-94 Indra-Agni.

95-96 Sarasvatī.

95 3, 96 4-6 Sarasvat.

97 Brhaspati:

<sup>1</sup> Indra, <sup>3.9</sup> Indra and Brahmanaspati, <sup>10</sup> Indra and Brhaspati.

98 Indra g.

99-100 Vișnu.

99 4-6 also Indra.

101-102 Parjanya.

103 Frogs.

104 Indra - Somah (rākṣoghnam):

<sup>9</sup> Soma, <sup>10</sup> Agni, <sup>11</sup> Viśve devāḥ,

<sup>12.13</sup> Soma, <sup>14</sup> Agni, <sup>16</sup> Indra, <sup>17</sup>

Grāvāṇaḥ, <sup>18</sup> Marutaḥ, <sup>19-22</sup>

Indra, <sup>23</sup> ātmana (ṛṣer) āśīḥ i, <sup>24</sup>

Indra j.

### Mandala viii.

1-4 Indra:

1 <sup>30-33</sup> Dānastuti of Āsaṅga, <sup>34</sup> Āsaṅga.

2 41.42 Dānastuti of Vibhindu.

3 21-24 Dānastuti of Pākasthāman.

4 <sup>15-18</sup> Pūṣan (Śākatāyana), <sup>15-16</sup> Indra, <sup>17-18</sup> Pūṣan (Gālava)<sup>k</sup>, <sup>19-21</sup> Dānastuti of Kurunga.

5 Aśvinau:

37 cd-39 Dānastuti of Kaśu.

devatāntyā, i.e. Indra and Bṛhaspati are its deities (98<sup>7</sup> being = 97<sup>10</sup>). h The eighth stanza is by implication meant to be addressed to Indra-Soma; Sarv.: Indra only. Sarv.: 23ab only, 23cd Pṛthivī and Antarikṣa. j In 8 and 15 the seer utters a curse. k Sarv.: 15-18 Indra or Pūṣan.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Lingoktadevatāh, Sarv. <sup>b</sup> Raudrī mṛtyuvimocanī, Sarv. <sup>c</sup> No reference to this stanza in Sarv. See note on vi. 7. <sup>d</sup> No reference to individual deities in Sarv. <sup>e</sup> No reference to this statement about stanza i6 in Sarv. <sup>f</sup> No reference to this stanza in Sarv. <sup>g</sup> Sarv. adds: ukta-

6 Indra:

<sup>30</sup> Agni Vaiśvānara (Śākapūṇi and Mudgala)<sup>a</sup>, <sup>46–48</sup> Dānastuti of Tirindira.

7 Marutah.

8-10 Aśvinau.

11 Agni.

12-17 Indra:

17 14ab Vāstospatib.

18 Ādityāḥ:

4.6.7 Aditi c, 8 Aśvinau, 9a Agni, 9b Sūrya, 9c Anila d.

19 <sup>34,35</sup> Varuṇa, Aryaman, Mitra °, <sup>36,37</sup> Trasadasyu.

20 Marutah.

21 Indra:

17.18 Dānastuti of Citra.

22 Aśvinau.

23 Agni.

24 Indra:
28-30 Usas f.

25  $^{1-9}$  Mitra - Varuna,  $^{10-21}$  Visve devāh g,  $^{22-24}$  Dānastuti of Varu h.

26 Aśvinau:

20-25 Vāyu.

27-31 Viśve devāh.

29 Prthakkarmastuti:

Soma, <sup>2</sup> Agni, <sup>3</sup> Tvaṣṭṛ, <sup>4</sup> Indra,
 Rudra, <sup>6</sup> Pūṣan, <sup>7</sup> Viṣṇu, <sup>8</sup> Aśvi-

nau, <sup>9</sup> Mitra-Varuṇa, <sup>10</sup> Atrayaḥ<sup>1</sup>.

31 ijyā:

1.2 Śakra, yajatām pati (B), 3.4 yajvan

(B)<sup>i</sup>, <sup>5-9</sup> dampatī (B), <sup>10</sup> āsīḥ (B)<sup>k</sup>, <sup>11·12</sup> Pūṣan (B), <sup>13</sup> Mitra, Aryaman, Varuṇa: Ādityāḥ (B), <sup>14</sup> Agni, <sup>15-18</sup> yajvan (B).

32-34 Indra:

33 19 Indra addressed by a Danavi 1.

35 Aśvinau.

36-37 Indra.

38 Indra-Agni.

39 Agni.

40 Indra-Agni.

41-42 Varuna:

42 4-6 Aśvinau.

43-44 Agni.

45 m-46 Indra:

46 <sup>4.5</sup> Mitra, Aryaman, Marutaḥ <sup>n</sup>
(B), <sup>21–24</sup> Dānastuti of Kānīta
Pṛthuśravas, <sup>25–28.32</sup> Vāyu.

47 Ādityāḥ:

9 Aditi 1, 14-18 also Usas.

48 Soma.

49-56 Indra:

54 3.4 bahudaivata (pragātha).

55-56 Dānastuti of Praskaņva.

56 5 Agni, 5d Sürya P.

57-58q [not stated].

59 [mentioned as a khila after i. 73].

60 Agni (A).

61-66 Indra (A):

65 10 Devāḥ (Bhāguri), 10-12 Viśve devāḥ (Yāska).

67 Ādityāh: 10-12 Aditis.

stavo yajamānaprašaṃsā ca. le Sarv.: 10-18 dampatyor āsiṣaḥ, without further details. le No reference to this stanza in Sarv. le 45 le Agni and Indra, Sarv. le There is no reference to these two stanzas in Sarv. le Viśve devāḥ, Sarv. le Sarv.: Sarv. le Agni and Sūrya. le 58 is not mentioned in Sarv. le This stanza is not mentioned in Sarv. le These stanzas are not mentioned in Sarv.

a No reference to this stanza in Sarv.
b No reference to this hemistich in Sarv.
c No mention of these three stanzas in Sarv.
d Sarv. does not assign these three to the successive padas of the stanza.
c Adityāh, Sarv.
f Sarv.: Dānastuti of Varu Sausāmņa, and no reference to Uṣas.
c Sarv.:
d Sarv.:
d Sarv.:
h No reference in Sarv. to a Dānastuti.
i No details given in Sarv.
j Sarv.:
1-4 iyvā-

68-70 Indra:

68 14 Rtavah, 15-19 Dānastuti of Rksa and Aśvamedha a.

69 11 ab Indra, Agni, Viśve devāh b, 110d.12 Varuna.

71-72 Agni:

72 havisām stutih payahpaśvosadhīnām ca c.

73 Aśvinau.

74-75 Agni:

74 13.14 Self-praise of the seer; also Dānastuti of Śrutarvan (B), 15 Parusnī d.

76-78 Indra.

79 Soma.

80-82 Indra:

80 10 Visve devāh e.

83 Devāh .

84 Agni.

85-87 Aśvinau.

88-93 Indra:

93 34 Rbhavah f (ārbhavī: B).

94 Marutah.

95-100 Indra:

96 <sup>13-15</sup> Indra, Marutaḥ, Bṛhaspati: Indra (Śaunaka), Indra-Brhaspati (Aitareya Brāhmana): (B)g.

100 4.5 Indra ātmānam tustāvah, 8 Suparna i, 9 Vajra i, 10-11 Vāc.

101 1-4 Mitra-Varuna, 5abc also Aryaman j, 5 d.6 Ādityāh, 7.8 Aśvinau, 9.10 Vāyu, 11.12 Sūrya, 13 Uşas or candrasūryayoḥ prabhāk, 14 Pavamāna 1, 15.16 Go.

102-103 Agni:

103 14 Agni madhyama, with Marutah and Rudrāh m.

## Mandala ix.

Soma Pavamāna is the deity of this Mandala.

5 Āpryah.

66 19-21 Agni.

67 10-12 Pavamāna and Pūsan n, 23-24 Agni, 25 Savitro, 26 Agni and 112 Indras.

Savitr p, 27 Viśve devāh q, 29 Agni r,  $^{31.32}$  svādhyāyādhyetrsaṃstavah.

73 Agni Raksohan s.

83 Gharmasamstavah 8.

87 3b Rbhu (B) s.

k Usas or Sūryaprabhā, Sarv. Sarv. <sup>1</sup> The B MSS, state that according to the Aitareya Āraṇyaka 14ab is addressed to Agni, 14c to the Sun, and 14d to the Middle Agni. <sup>m</sup> Simply āgnimārutī, Sarv. <sup>n</sup> Pavamāna or Pūṣan, Sarv. O Agni or Savitr, P Or Agni only, Sarv. q Or Sarv. Agni, Sarv. \* No reference to this stanza in Sarv. 8 No statement in

a Sarv.: 14-19 Danastuti of Rksa and Asvamedha, without any mention of Rtavah. b Sarv.: Visve devah only. c Agni or haviṣām stuti only, Sarv. d Sarv.: 13-15 Danastuti of S'rutarvan only. e 80 10 Devāh, 83 Visve devāh, Sarv. f Aindrārbhavī, Sarv. g 14 d Marutah, 15 Indra and Brhaspati, Sarv. h Indra ātmānam astaut, Sarv. i No reference to this stanza in I No reference to Aryaman in | Sarv. Sarv.

## Mandala x.

1-7 Agni.

8 1-6 Agni, 7-9 Indra.

9 Āpaḥa.

10 Dialogue of Yama and Yamī.

11-12 Agni.

13 Havirdhane.

14 Yama madhyama b:

<sup>6</sup> Atharvāṇaḥ, Bhṛgavaḥ, Angira-saḥ, Pitaraḥ <sup>c</sup>, <sup>7-9</sup> Pretāśiṣaḥ (B)<sup>d</sup>, <sup>10-12</sup> Śvānau.

15 Pitarah.

16 Agni kavyavāhana e.

17 <sup>1.2</sup> Saraṇyū, <sup>3ab</sup> Pūṣan, <sup>3c</sup> Pūṣan or Agni, <sup>3d</sup> Agni <sup>f</sup>, <sup>4-6</sup> Pūṣan, <sup>7-9</sup> Sarasvatī, <sup>10</sup> Āpaḥ, <sup>11-13</sup> Soma <sup>g</sup>, <sup>14</sup> Āpaḥ.

18 1-4 Mṛtyu, <sup>5</sup> Dhātṛ, <sup>6</sup> Tvaṣṭṛ, <sup>7-9</sup> Mṛtyu, <sup>10-13</sup> Pṛthivĩ h, <sup>14</sup> Āśiṣaḥi.

19 Gāvah; according to some, Āpaḥ:

10d Agni-Soma, 2 Indra and Agni
incidental j, 6 Indra j.

20-21 Agni.

22-24 Indra:

24 4-6 Aśvinau.

25 Soma.

26 Pūsan.

27-29 Indra:

27 <sup>15</sup> Marutaḥ, <sup>16</sup> Vajra, <sup>17ab</sup> Agni, Indra, Soma, <sup>17 od</sup> Parjanya and Vāyu, <sup>18</sup> Agni, <sup>19</sup> Sūrya, <sup>20,21</sup> Indra and the bolt, <sup>22</sup> Indra's bow, <sup>23</sup> Parjanya, Anila, Bhāskara, <sup>23 d</sup> the last two only, <sup>24</sup> Indra or Sūrya <sup>k</sup>.

28 Dialogue of Indra and Seer: Indra is addressed in the odd stanzas.

30 Āpah:

<sup>3.4</sup> Agni madhyama as Apām napāt <sup>1</sup>.

31 Viśve devāh.

32 Indra.

33 <sup>1</sup> Viśve devāḥ, <sup>2,3</sup> Indra, <sup>4,5</sup> Kuruśravaṇa Trāsadasyava, <sup>6-9</sup> Upamaśravas.

34  $^{1.7.9.12}$  Akṣāḥ,  $^{13}$  Kṛṣi (A); the rest aksanindā  $^{m}$ .

35-36 Viśve devāh:

36 <sup>12–14</sup> Savitṛ (eke), <sup>14</sup> Savitṛ (Śaunaka, Yāska, Gālava) <sup>1</sup>.

37 Sürya:

6 incidental deities, 11.12 Visve devāh c.

38 Indra.

39-41 Aśvinau.

a The pratīka of the hymn, āpah, is mentioned, but without a direct statement that it is addressed to the Waters.

b Simply Yama, Sarv.
c Lingoktadevatāḥ, Sarv.
d Lingoktadevatāḥ or Pitaraḥ, Sarv.
s Simply Agni, Sarv.
f Whole of addressed to Pūṣan, Sarv.
g Āpaḥ or Soma, Sarv.
h Sarv.: 7-13 Pitṛmedhāḥ.
i Pitṛmedha or Prajāpati, Sarv.
j No statement about this stanza in Sarv.

of these details are stated for this hymn in Sarv.

1 There is no statement about these two stanzas in Sarv., the whole hymn being simply described as addressed to Apah or Aponaptr.

1 Sarv. simply states regarding the whole hymn: akṣa-kṛṣipraśaṇṣā ca akṣakitavanindā ca.

2 No statement about these three stanzas in the Sarv.

3 No reference to stanzas 6.11.12 in Sarv.

42-44 Indra:

44 11ab Brhaspati a.

45-46 Agni:

45 <sup>12 o</sup> Dyāvā prthivyau, <sup>12 d</sup> Viśve devāh <sup>a</sup>.

47 Indra Vaikuntha.

48-50 Self-praise of Indra Vaikuntha.

51-53 Dialogue of Agni and the Devāh b.

54-55 Indra:

55 5 Sun and Moon c.

56-57 Viśve devāh.

57 <sup>1</sup> Indra, <sup>2</sup>Agni, <sup>3-5</sup> Manas, <sup>6</sup> Soma <sup>d</sup>.

58 Jīvāvṛttiḥ Subandhor manasa stavo vā <sup>e</sup>.

59 <sup>1-3</sup> Nirṛti, <sup>4abc</sup> Soma, <sup>4d</sup> Nirṛti <sup>f</sup>, <sup>5.6</sup> Asunīti (Yāska: <sup>6d</sup> only), <sup>7</sup> Bhū, Dyu, Soma, Pūṣan, Kha, Pathyā, Svasti <sup>g</sup>, <sup>8-10</sup> Rodasī (dual), <sup>10ab</sup> Indra <sup>h</sup>.

60 <sup>1-4</sup> Aikṣvāku, <sup>5</sup> Prayer for Aikṣvāku <sup>1</sup>, <sup>6</sup> Aikṣvāku, <sup>7</sup> Subandhor asum āhvayan <sup>1</sup>, <sup>8-12</sup> asya cetaso dhāraṇāya, <sup>12</sup> labdhāsum pāṇibhir aspṛśan <sup>k</sup>.

61-66 Viśve devāh.

62 Angirasām stutih; 8-11 Manu Sāvarņya 1.

a No reference to this hemistich in b The Sarv. apportions the Sarv. c No reference speakers in 51-53. to this stanza in Sarv. d No details in Sarv. e Mana-āvartanam, Sarv. f Sarv.: <sup>4</sup> Nirrti and Soma. g Lingoktadevatāh, h Sarv.: 10ab Dyāvāpṛthivyau or Sarv. i With the stanza Indra kṣatrā, Indra. but the deity is not expressly stated; Sarv.: Indra. i Sarv.: parābhih=7.11. k Sarv.: labdhasamjñam aspráan. 1 Sarv.: 1-6 Viśve devāh or Angirasām stutih, 7 Viśve devāh,

63 15 Marutaḥ, 16 Pathyā svasti m.

64 5 Aditi n.

65 <sup>5</sup> Mitra-Varuṇa, <sup>6</sup> Vāc madhyamā, <sup>12</sup> Aśvinau °.

66 14.15 Vāc madhyamā and Manu (A)p.

67-68 Brhaspati:

67 70d Brahmanaspati (B)q.

69 Agni.

70 Āpriyaḥ.

71 Jñāna.

72 Viśve devāh (B), 2ab Brhaspati (B)r.

73-74 Indra.

75 Rivers (sravantyah).

76 Grāvāņah.

77-78 Marutah.

79-80 Agni.

81-82 Viśvakarman.

83-84 Manyu.

Khila I (mama vrate): Viśve devāh.

Khila 2 (ut): Agni:

<sup>4</sup> Mitra - Varuna, <sup>7</sup> Indra-Agni.

85 <sup>1</sup> Sūryā, with Satya, Sūrya, Rta, Soma, <sup>2-4</sup> Soma, <sup>5</sup> Candramas<sup>8</sup>, <sup>6-13</sup> Sūryāyai bhāvavṛttam, <sup>14,15</sup> Aśvinau, <sup>16</sup> Sūrya<sup>†</sup>, <sup>17</sup> Viśvedevāḥ<sup>n</sup>, <sup>18</sup> Sūrya-Candramas<sup>v</sup>, <sup>19 ab</sup> Sūrya, <sup>19 cd</sup> Candramas<sup>w</sup> (<sup>18,19</sup> Aśvinau: Aurņavābha), <sup>20</sup> Sūryā, <sup>21,22</sup> Gan-

<sup>8-11</sup> Sāvarņer dānastutiļi. <sup>m</sup> Sarv.: <sup>15.16</sup> Pathyā svasti (no reference to the Maruts).

<sup>n</sup> No reference to this stanza in Sarv.

<sup>o</sup> In Sarv. 65 is simply vaiśvadevam.

<sup>p</sup> No reference to these two stanzas in Sarv.

<sup>q</sup> No reference to this pāda in Sarv.

<sup>r</sup> Sarv. simply states that the whole hymn is addressed to the Devāļi.

<sup>s</sup> Sarv.: <sup>1-5</sup> Soma.

<sup>t</sup> Sarv.: <sup>6-16</sup> simply Sūryāvivāha.

<sup>u</sup> Devāḥ, Sarv.

<sup>v</sup> Soma and Arka, Sarv.

<sup>w</sup> Sarv.: <sup>19</sup> Candramas.

dharva Viśvāvasu, <sup>23</sup> daṃpatī, <sup>24-28</sup> Vadhū <sup>a</sup>, <sup>29</sup> Giving away of the bride's garment by the bridegroom, <sup>30</sup> Husband forbidden to take the garment <sup>b</sup>, <sup>31</sup> yakṣmanā-śinī, <sup>32.33</sup> paripanthinaḥ, <sup>34</sup> Receiver of the bridal dress, <sup>35</sup> Bhāvavṛtti, <sup>36</sup> Dhanāśiṣaḥ (B), <sup>37</sup> Saṃyogāśiṣaḥ (B), <sup>38-47</sup> Prayers for the married couple <sup>c</sup>, <sup>43</sup> Prajāpati (B), <sup>45</sup> Indra (B), <sup>48</sup> (=khila) Bṛhaspati (B).

86 Vṛṣākapi d.

87 Agnic.

88 The three Agnis (terrestrial, middle, and celestial) <sup>f</sup>.

89 Indra, <sup>5</sup> also Soma.

90 Purușa.

91 Agni.

92-93 Viśve devāh.

93 14.15 rājñām dānastutih (B)g.

94 Grāvā h.

95 Dialogue of Purūravas and Urvaśī $^{i}$ .

96 Indra j.

97 Osadhistavah.

98 1-3 Brhaspatik, 4-7 Devāh, 8-12 Agni.

99 Indra.

100 Viśve devāh.

101 Rtvikstutih 1.

102 Drughana or Indra (Yāska), Viśve devāh (Śaunaka)<sup>n</sup>.

103 Indra:

<sup>4</sup> Bṛhaspati (B), <sup>12</sup> Apvā, <sup>13</sup> Indra or Marutah.

Khila 1n: 1 Marutah.

Khila 2° (*brahma*): <sup>1</sup> Sūrya, <sup>2</sup> Gharma, <sup>3</sup> Bṛhaspati, <sup>4</sup> Savitṛ, <sup>5-10</sup> Sūrya-Candramas.

104 Indra.

105 Indra.

106 Aśvinau.

107 Prājāpatyā Dakṣiṇā; according to some dakṣiṇādātāraḥ,<sup>8-11</sup>Bhojāḥ<sup>p</sup>.

108 <sup>1.3.5.7.9</sup> Saramā, <sup>2.4.6.8.10.11</sup> Paṇayaḥ.

109 Viśve devāh.

110 Āpriyah.

111-113 Indra.

114 Viśve devāh:

eke: Devāḥ, Indra, Chandāṃsi, Agni madhyama <sup>q</sup>.

115 Agni.

116 Indra.

117 Anna r.

118 Agni Raksohan.

is not explicit, but rgbhih (viii. 7) I take—kapiñjalanyāyena—to mean 'three,' in combination with the contents of the hymn. The Sarv. simply states that the whole hymn is addressed to the Devāh. <sup>1</sup> Viśve devāh or Ŗtvikstutiḥ, Sarv. <sup>m</sup> Sarv.: Indra or Drughaṇa. <sup>n</sup> This khila of two stanzas, beginning asau, is printed in Aufrecht's Rigveda, ii <sup>2</sup>, p. 682. <sup>o</sup> The Nākula hymn, to the third stanza of which the pratīka mahān refers. <sup>p</sup> Sarv. simply Dakṣiṇā dakṣiṇā-dātāro vā. <sup>q</sup> No reference to this alternative in Sarv. \*Dhanānnadānapraśaṃsā, Sarv.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Sarv.: <sup>20-28</sup> nṛṇāṃ vivāhamantrā āśiṣaś ca. b Sarv.: 29.30 vadhuvāsahsamsparšamocanyau. C The Sarv. gives no details for 32-47, which would therefore be addressed to Sūryā, the whole hymn being described as a self-praise of Sāvitrī Sūryā. d Dialogue of Vṛsākapi, Indrānī, and Indra, Sarv. e Agni Raksohan, Sarv. f Sūrya and g No statement in Vaisvanara, Sarv. h Grāvānah, Sarv. 1 The Sarv. apportions the stanzas to the respective j Sarv.: Indra's steeds (harispeakers. k The wording of the BD. here stutih).

119 Laba.

120 Indra:

<sup>6</sup> Āptyāḥ incidental <sup>a</sup>.

121 Prajāpati b.

122 Agni.

123 Vena.

124 <sup>1-4</sup> Self-praise of Agni, <sup>5</sup> Varuṇa, <sup>6</sup> Soma, <sup>7-8</sup> Varuṇa, <sup>9abo</sup> Soma, <sup>9d</sup> Indra <sup>c</sup>.

125 Vāc d.

126 Aryaman, Mitra, Varuna e.

127 Rātrī.

128 Viśve devāh.

Khila I (namas te): Vidyut.

Khila 2 (yām kalpayanti no 'rayaḥ): kṛtyānāśanam.

Khila 3 (āyuṣyam): hiranyastutih.

129 Parameșthin: bhāvavrttam f.

130 Bhāvavrttam.

131 Indra:

4.5 Aśvinau.

132 Mitra-Varuna:

1ab Dyu, Bhūmi, 1cd Aśvinau.

133-134 Indra.

135 Dyusthāna Yama g.

136 Keśinah.

137 <sup>1</sup> Devāh, <sup>2-4</sup> Vāta, <sup>5</sup> Viśve devāh, <sup>6.7</sup> Āpah <sup>h</sup>.

Khila (bhūmih): Lākṣā.

138 Indra.

139 1-3 Savitr, 4-6 self-praise of Gan-

dharva, Indra and Sūrya being incidental i.

140 Agni (B).

141 Agni and Viśve devāh j.

142 Agni.

143 Aśvinau.

144 Indra.

145 Bhāvavṛttam aupaniṣadam sūktam: 1-5 Sapatnyapanodikāḥ, 6 Patisamvananī k.

146 Aranyānī.

147-148 Indra.

149 Savitr.

150 Agni.

151 Śraddhā.

Khila 1: Medhāsūktam.

Khila 2 (ā sūr etu): Agni.

152-153 Indra.

154 Bhāvavrttam.

155 Alakṣmīghnam: <sup>2.3</sup> Brahmanaspati, <sup>4</sup> Indra <sup>1</sup>, <sup>5</sup> Viśve devāh.

156 Agni.

157 Viśve devāḥ (Indra being the chief deity and the Viśve devāḥ, Ādityāḥ, Marutaḥ subordinate)<sup>m</sup>.

158 Sürya.

159 Paulomī praises her own virtues and those of her co-wives <sup>n</sup>.

160 Indra.

161 Rājayakṣmaghnam: Indra-Agni (Yāska), lingoktadaivatam (eke)°.

reference to this stanza in Sarv., the general description of the hymn as alakṣmāghnam therefore specifically applying to the first and fourth stanzas.

<sup>m</sup> Sarv. simply vaiśvadevam.

<sup>n</sup> Sarv.: paulomī śacy ātmānaṃ tuṣṭāva.

<sup>o</sup> The deity not being mentioned in the Sarv. would by the paribhāṣā be Indra. Ṣadg., in quoting the BD., remarks that Indra is the deity in the opinion of S'aunaka, who in quoting Yāska

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> No reference to this stanza in Sarv.

<sup>b</sup> Ka, Sarv.

<sup>c</sup> Sarv.:

<sup>5-8</sup> yathānipātam,

<sup>9</sup> Indra.

<sup>d</sup> Vāg āmbhṛṇ̄, Sarv.

<sup>e</sup> Viśve devāḥ, Sarv.

<sup>f</sup> Bhāvavṛttam only, Sarv.

<sup>g</sup> Simply Yama, Sarv.

<sup>h</sup> Sarv. describes the whole hymn simply as vaiśvadevam.

<sup>i</sup> Sarv.: self-praise of Devagandharva Viśvāvasu; no mention of Indra or Sūrya.

<sup>j</sup> Viśve devāḥ only, Sarv.

<sup>k</sup> Sarv. simply upaniṣat, sapatnībādhanam.

<sup>1</sup> There is no

162 Sravatām garbhāṇām anumantraṇam<sup>a</sup>: Agni Rakṣohan<sup>b</sup>.

Khila (venas tat paśyat): Vena.

163 Yakşmanāśanam.

164 Duḥsvapnaghnam: Indra and Agni incidental b.

165 Prāyaścittārtham c: Kapota d.

166 Sapatnaghnam.

Khila (yenedam): Manas.

167 Indra:

<sup>3</sup> Varuna, Vidhātr, Anumati, Dhātr, Soma, Brhaspati °.

168 The father of the seer Anila (i.e. Vāta) f.

169 Gāvah.

170 Sūrya.

171 Indra.

172 Usas.

173–174 Rājñe 'bhiṣiktāyaanumantraṇe <sup>g</sup>.

175 Grāvāņah.

176 Agni:

<sup>1</sup> Rbhavah.

177 Sürya or Māyābhedam h:

<sup>2</sup> Vāc (Saunaka: B) i.

178 Svastyayanam: Tārkṣya <sup>j</sup>.

179-180 Indra.

and others merely means to mention their opinions.

<sup>a</sup> Garbhasaṃsrāve prāyaścittam, Sarv.

<sup>b</sup> No deity mentioned in Sarv.

<sup>c</sup> Kapotopahatau prāyaścittam, Sarv.

<sup>d</sup> Viśve devāḥ, Sarv.

<sup>e</sup> Simply liṅgoktadevatā, Sarv.

<sup>f</sup> Simply vāyavyam, Sarv.

<sup>g</sup> Rājňaḥ stutiḥ, Sarv.

<sup>h</sup> Simply māyābhedam, Sarv.

<sup>i</sup> No reference to this stanza in Sarv.

<sup>j</sup> Simply tārkṣyam, Sarv.

181 Viśve devāh.

182 Brhaspati.

183 Lingoktadevatāh:

<sup>1</sup> Prayer for man desiring a son, <sup>2</sup> prayer for woman desiring a son, <sup>3</sup> self-praise of the seer <sup>k</sup>.

184 Prayer for offspring: Viśve devāh 1.

Khila (nejameṣa): garbhārtham.

185 Śāntyartham pāvanam sūktam<sup>m</sup>: Adityāḥ, Sūrya, Varuṇa, Mitra <sup>n</sup>.

186 The father of the seer Ula, i.e. Vāta°.

187 Agni.

188 Jātavedas.

189 Self-praise of Sārparājīī; Sūrya (eke), Vāc (Mudgala, Śākapūņi, Śākaṭāyana) <sup>p</sup>.

190 Bhāvavṛttam.

191 <sup>1</sup> Agni <sup>q</sup>; <sup>2-4</sup> samjñānam <sup>r</sup>.

Khila I (samjñānam): <sup>1</sup> Uśanā, Varuņa, Indra, Agni, Savitr, <sup>2</sup> Aśvinau, <sup>3.4.5</sup> Āśiṣaḥ.

Khila 2 (prādhvarāṇām): 1 Agni.

Khila 3 (nairhastyam): sapatnaghnam: 2 Indra and Pūṣan.

Khila 4 (Mahānāmnya ṛcaḥ): Indra.

k Anvrcam yajamānapatnīhotrāsisah, Sarv.

<sup>1</sup> Garbhārthāsīr lingoletadaivatam. <sup>m</sup> Svastyayanam, Sarv. <sup>n</sup> Sarv. simply ādityam (=aditidevatyam, Şadg.). <sup>o</sup> Sarv. simply vāyavyam. <sup>p</sup> Sarv.: (sārparājñī) ātmadaivatam sauryam vā. <sup>q</sup> In Sarv. the first stanza to Agni, the remaining three sanjñānam. <sup>r</sup> Cp. BD. viii. 97.

# IV. LIST OF STORIES RELATED IN THE BRHADDEVATĀ.

Agastya, see Vasistha and Lopămudrā. Agni and his brothers, vii. 61-81. Atri, see Bhṛgu. Apālā, vi. 99-106. Abhyāvartin, v. 124-128.

Indra, see Gṛtsamada, Trasadasyu, Tri-siras, Viṣṇu.
Indra and the seers, vi. 137-141.
Indra's birth and fight with Vāmadeva, iv. 130-135.

Indra as a partridge, iv. 93-94. Indra and the Maruts, iv. 46-55. Indra Vaikuṇṭha, vii. 49-60. Indra and Vyaṃśa's sister, vi. 76-77.

Urvasī, see Purūravas.

Rbhus and Tvastr, iii. 83-88.

Kakṣīvat and Svanaya, iii. 142-151. Kaṇva and Pragātha, vi. 35-39. Kapota Nairṛta, viii. 67-68. Kāśyapa Bhūtāṃśa, viii. 18-20.

Grtsamada, Indra, and the Daityas, iv. 65-78. Ghoṣā, vii. 42-48.

Citra, see Sobhari.

Trasadasyu, the seer, and Indra, vi. 51-57.
Trita, iii. 132-137.

Triśiras and Indra, vi. 147–153. Tryaruṇa and Vṛśa Jāna, v. 13–22. Tvaṣṭṛ, see Rbhus.

Dadhyañe, iii. 18-24. Dīrghatamas, iv. 11-15. Devāpi, vii. 155-viii. 9. Daityas, see Gṛtsamada.

Nāhuṣa and Sarasvatī, vi. 20-24.

Paṇis, see Saramā. Purūravas and Urvasī, vii. 147–152. Pragātha, see Kaṇva.

Bharadvāja, see Bhṛgu. Bhūtāṃśa, see Kāśyapa. Bhṛgu, Atri, Bharadvāja, birth of, v. 97-103.

Maruts, see Indra.

Lopāmudrā and Agastya, iv. 57-61.

Vasistha and the dog of Varuna, vi. 11-15.

Vasistha and Agastya, birth of, v. 143-159.

Vāmadeva, see Indra. Viśvāmitra, son of Gāthin, iv. 95. Viśvāmitra and Śakti, iv. 112–120. Viśvāmitra, Sudās, and the Rivers, iv. 105–108.

Vișnu helps Indra, vi. 121-123.

Vṛśa Jāna, see Tryaruṇa. Vyaṃśa's sister, see Indra.

Śakti, see Viśvāmitra. Śyāvāśva, v. 50-81.

Saptavadhri, v. 82-85. Saraņyū, vi. 163-vii. 7. Saramā and the Panis, viii. 24–36. Sarasvatī, see Nāhuṣa. Savya, iii. 115. Sudās, see Viśvāmitra. Subandhu, vii. 84–102. Sobhari and Citra, vi. 58–62. Soma's flight, vi. 109–115. Svanaya, see Kakṣīvat.

## V. LIST OF PASSAGES FROM THE BRHADDEVATA CITED IN OTHER WORKS.

- i. 2: Nîtimañjarī on RV. i. 1.
- ii. 105: Durga on Nirukta ii. 2.
- iii. 18-23: Nītimanjarī on RV. i. 116. 12.
- iii. 101°d: Ṣaḍguruśiṣya and Sāyaṇa on RV. i. 28.
- iii. 140°<sup>d</sup>, 142–150: Nītimañjarī on RV. i. 126. 7.
- iii. 155–156: Nītimanjarī on RV. i. 126. 6, 7.
- iv. 1-3<sup>ab</sup>: Nītimañjarī on RV. i. 126. 6, 7.
- iv.11-15: Nītimañjarī on RV. i.147.3. iv. 21, 24, 25 ab: Nītimañjarī on RV.
- i. 18. 1.
- iv. 22, 23, 24 ab: Nītimañjarī on RV.
   i. 158. 5.
- iv. 35: Sāyaṇa on AV. xix. 53. 2.
- iv. 49°d-53: Nītimañjarī on RV. i. 170. 1.
- iv. 57-60: Nītimañjarī on RV. i. 179. 1.
- iv. 66-69: Nītimañjarī on RV. ii.
- (iv. 66-68: Sāyaṇa on RV. ii. 12.
- iv. 93–94: Ṣadguruśiṣya on RV. ii. 43. iv. 96<sup>bod</sup>: Ṣadguruśiṣya on RV. iii. 5,6.
- iv. 105°d-106°d: Nītimañjarī on RV.
- (iv. 112°d-116°d): Şadgurusişya on RV. iii. 53.
- iv. 113°° 114: Sāyaņa on RV. iii. 53. 15.

- iv. 120: Ṣadguruśiṣya on RV. iii. 53.
- iv. 126: Nītimañjarī on RV. iv. 18.13. iv. 130 ° <sup>d</sup>–131 <sup>ab</sup>: Nītimañjarī on RV.
- iv. 18. 13. v. 8: Şadgurusisya on RV. iv. 57.
- v. 14-21, 22°d, 23: Nītimañjarī on RV. v. 2. 9.
- v. 33-36<sup>ab</sup>: Nītimañjarī on RV. iv. 30. 15.
- (v. 50-79 (excepting 61, 68°d, 71°d): Sadguruśisya on RV. v. 61.
- v. 50-79<sup>ab</sup> (excepting 64 <sup>cd</sup>-67<sup>ab</sup>, 69<sup>cd</sup>-71 <sup>ab</sup>): Nītimañjarī on RV. v. 61. 17.
- v. 72°d-79°b: Sāyana on RV. v. 61. 17.
- (v. 97-101: Sadgurusisya, introduction to RV. v.
- v. 97–102: Nītimañjarī, introduction to RV. v.
- v. 106 ab: Sāyaṇa on RV. vi. 24. 5.
- v. 111ªb: Sadguruśisya on RV. vi. 47.
- v. 124-128: Nītimañjarī on RV. vi.
- v. 129–133: Nītimañjarī on RV. vi. 75. 1.
- v. 136-138: Nītimanjarī on RV. vi. 27. 4.
- v. 139-140: Nītimañjarī on RV. vi. 47. 22.
- v. 143-155 (excepting 153°d): Nītimañjarī on RV. vii. 104. 16.
- v. 149-155<sup>ab</sup>: Sāyaṇa on RV. vii. 33. 11.

```
(vi. I1 cd-15 ab: Nītimañjarī on RV.)
     vii. 55. 2.
vi. 11 ° d - 13: Sāyana on RV. vii. 55.3.
 vi. 27°d-28: Sāyaṇa, introduction to
     RV. vii. 104.
 vi. 28ab: Nītimanjarī on RV. vii.
     104. 16.
vi. 32 °d: Sāyana on RV. vii. 104. 22.
vi. 35-38: Nītimanjarī on RV. viii. 1.
vi. 43 ab: Sadgurusisya on RV. viii. 4.
vi. 51-57 ab: Nītimañjarī on RV. viii.
     19. 37.
vi. 58°d-62°db°: Nītimañjarī on RV.
     viii. 21. 18.
vi. 68<sup>ab</sup>: Ṣadguruśiṣya on RV. viii. 27.
                Sadguruśisya on RV.
vi. 79°d-80°ab: | viii. 46.
Sāyaṇa on RV. viii.
                    46. 21.
vi. 91°d-92°d: Şadgurusisya on RV.
     viii. 68.
 vi. 99–106: Nītimañjarī on RV.
     viii. 91. 7.
 vi. 99–100, 102°.d, 105–106: Sad-
     guruśisya on RV. viii. 91.
 vi. 109°d-113°d, 114-115: Sāyaņa
     on RV. viii. 96. 13.
 vi. 110: Nītimañjarī on RV. viii.
     95. 7.
vi. 121°d-124°d: Sāyaņa on RV. viii.
     100. 12.
vi. 162-163: 

Nītimañjarī on RV. i.

116. 6.

Sāyaṇa on RV. vii. 72. 2
               and AV. xviii. 1. 53.
 vii. 1-7 ab: Nītimañjarī on RV. i.
     116. 6.
 vii. 1-6: Sāyaṇa on RV. vii. 72. 2
     and AV. xviii. 1, 53.
```

```
(vii. 37 a-d: Sadgurusisya on RV. x.
vii. 37 a-d: Sāyana on RV. x. 34.
vii. 42-44 ab, 45-47: Nītimanjarī on
    RV. i. 117.7.
 vii. 61-81 ab: Old MS. of Sadguru-
    śisya on RV. x. 50.
 vii. 61°d-66°d, 74, 75°d, 76°d: Nīti-
     mañjarī on RV. x. 51. 8.
vii. 89°d-90°d: Nītimañjarī on RV. v.
    60, 12.
 vii. 97°d-101: Sāyana on RV. x.
 vii. 97-98ab, 99ad-100ab: Nītimañ-
    jarī on RV. v. 60. 12.
         (Ṣadguruśiṣya on RV. x. 71.
vii. 109: {Sāyaṇa on RV. x. 71. 12.
               Old MS. of Sadguru-
                  śisya on RV. x. 98.
vii. 155-157: Nītimañjarī on RV. x.
                  98. 8.
 viii. 1-9: Old MS. of Şadgurusişya
     on RV. x. 98.
 viii. 1 ab, 2 cd-7 ab: Nītimanjarī on
     RV. x. 98. 8.
viii. 40°: Sadguruśisya on RV. x. 119.
viii. 65 ab: Sadgurusisya on RV. x.
     161.
viii. 73°d: Ṣadguruśiṣya on RV. x. 173.
viii. 98°d: Sadguruśisya on RV. x.
    191 (śl. 9°d).
viii. 133: Ṣadguruśiṣya on RV. x.
     191 (śl. 10°d-11°ab).
viii. 135°: Ṣadguruśiṣya on RV. x.
     191 (śl. 2ª).
          Sadguruśisya, Introduction
            i. 2 (p. 57).
viii. 136: 🕆
           Sāyaṇa, Introduction, RV.
             ed. M. M.2, vol. i, p. 23.
```

## VI. RELATION OF THE BRHADDEVATĀ TO OTHER TEXTS.

#### 1. THE NAIGHANTUKA.

[The few deviations of the Brhaddevatā from the Naighantuka are pointed out in the notes.]

- Naighantuka v. I, 2 (terrestrial deities—forms of Agni and Aprī deities)
- is the source of Bṛhaddevatā i. 106-109 a b.
- Naighantuka v. 3 (other terrestrial deities)
- is the source of Brhaddevatā i. 109° d-114.
- Naighantuka v. 4, 5 (atmospheric deities)
- is the source of Brhaddevatā i. 122-129.
- Naighantuka v. 6 (celestial deities)
- is the source of Brhaddevatā ii. 8-12.
- Naighaṇṭuka v. 3 (the part embracing the names Nadyaḥ to Agnāyī)
- is the source of Bṛhaddevatā ii. 73-75.
- Naighantuka i. 15 (the steeds of the different gods)
- is the source of Brhaddevatā iv. 140-144.

#### 2. THE NIRUKTA.

#### Nirukta.

- vii. 3: Evam uccāvacair abhiprāyair rsīnām mantradrstayo bhavanti.
- vii. 1: Yatkāma rṣir yasyām devatāyām arthapatyam ichan stutim prayunkte, taddaivatah sa mantro bhayati.

- i. 3: tadabhiprāyān ṛṣīṇāṃ mantradṛṣṭiṣu.
- i. 6: Artham ichann rşir devam yam yam āhāyam astv iti; prādhānyena stuvan bhaktyā mantras taddeva eva saḥ.

- x. 42: Devatānāmadheyāny anukrāntāni, sūktabhāñji . . .
- vii. 13: devatāḥ . . . sūktabhājaḥ . . . rgbhājaś ca . . . kāś cin nipātabhājaḥ.
- i. 20: Yad anyadevate mantre nipatati naighantukam tat.
- i. 1: Pūrvāparībhūtam bhāvam ākhyātena ācaṣṭe.
- vii. 5: Tisra eva devatāḥ . . . Agniḥ pṛthivīsthāno, Vāyur vendro vāntarikṣasthānaḥ, Sūryo dyusthānaḥ.
- vii. 4: Ātmaivaiṣām ratho . . . ātmāyudham . . . ātmā sarvam devasya.
- vii. 18: Yas tu sūktam bhajate, yasmai havir nirupyate, 'yam eva so 'gnir, nipātam eva ete uttare jyotiṣī etena nāmadheyena bhajete.
- vii. 19: Jātavedāḥ . . . jātāni veda, jātāni vainam vidur, jāte jāte vidyata iti vā, jātavitto vā jātadhano, jātavidyo vā jātaprajñānaḥ.

vii. 23: Rohāt pratyavarohas cikīrsitas tām anukṛtim hotā āgnimārute sastre vaisvānarīyena sūktena pratipadyate . . . tata āgachati madhyasthānā devatā Rudram ca Marutas ca tato 'gnim

- i. 17 (cp.viii. 129): Devatānāmadheyāni mantreṣu trividhāni tu: sūktabhāñjy athavargbhāñji tathā naipātikāni tu.
- i. 18: Mantre 'nyadaivate 'nyāni nigadyante 'tra kāni cit.
- i. 44: Yah pūrvāparībhūta ihaika eva . . . ākhyātaśabdena tam artham āhuh.
- i. 69: Agnir asminn athendras tu madhyato Vāyur eva ca, Sūryo divīti vijneyās tisra eveha devatāh.
- i. 73: Teşām ātmaiva tat sarvam yad yad bhaktiḥ prakīrtyate: tejas tv evāyudham prāhur vāhanam caiva yasya yat.
- i. 78: Nirupyate havir yasyai sūktam ca bhajate ca yā, saiva tatra pradhānam syān, na nipātena yā stutā.
- i. 92 : Yad vidyate hi jātaḥ sañ jātair yad vātra vidyate.
- ii. 30: bhūtāni veda yaj jātaḥ.
   Yac caiṣa jātavidyo 'bhūd vittam jāto 'dhivetti vā,
- ii. 31 : vidyate sarvabhūtair hi, yad vā jātaḥ punaḥ punaḥ.
- i. 102–103: Rohāt pratyavaroheņa cikīrṣann Āgnimārutam śastram vaiśvānarīyeņa sūktena pratipadyate. Tatas tu madhyamasthānā devatās tv anuśamsati,

ihasthānam atraiva stotriyam śamsati.

- vii. 8: Ayam lokah prātaḥsavanam vasanto gāyatrī trivṛt stomo rathamtaram sāma ye ca devaganāḥ samāmnātāḥ prathame sthāne.
- vii. 11: Śarad anuṣṭub ekaviṃśastomo vairājaṃ sāma iti pṛthivyāyatanāni.
- vii. 8: Atha asya saṃstavikā devā Indraḥ Somo Varuṇaḥ Parjanya Rtavaḥ; Āgnāvaiṣṇavaṃ havir na tv ṛk saṃstavikī daśatayīṣu vidyate; atha api āgnāpauṣṇaṃ havir na tu saṃstavaḥ.
- vii. 8: Atha asya karma vahanam ca haviṣām āvāhanam ca devatānām yac ca kim cid dārṣṭiviṣayikam.
- vii. 10: Antarikṣaloko mādhyaṃdinaṃ savanaṃ grīṣmas triṣṭup pañcadaśastomo brhat sāma.
- vii. 11: Hemantaḥ paṅktis triṇavastomaḥ śākvaraṃ sāma jty antarikṣāyatanāni.

#### Brhaddevatā.

Rudram ca Marutaś caiva Stotriye 'gnim imam punah.

- i. 115-116: Loko 'yam yac ca prātaḥ savanam kriyate makhe, vasantaśaradau cartū stomo 'nuṣṭub atho trivṛt. gāyatrī caikaviṃśaś ca yac ca sāma rathaṃtaram, Sādhyāḥ sāma ca vairājam Āptyāś ca Vasubhiḥ saha.
- i. 117–120° i: Indreņa ca Marudbhiś ca
  Somena Varuņena ca
  Parjanyenartubhiś caiva
  Viṣṇunā cāsya saṃstavaḥ;
  asyaivāgnes tu Pūṣṇā ca
  sāmrājyaṃ Varuņena ca.
  devatām arthatattvajño
  mantraiḥ saṃyojayed dhaviḥ,
  asaṃstutasyāpi sato
  havir ekaṃ nirupyate.

devatāvāhanam caiva vahanam haviṣām tathā karma, dṛṣṭe ca yat kim cid viṣaye parivartate.

### i. 130-131:

Chandas tristup ca panktis ca lokānām madhyamas ca yaḥ eteṣv evāsrayo vidyāt savanam madhyamam ca yat; rtū ca grīṣma-hemantau yac ca sāmocyate bṛhat; sakvarīṣu ca yad gītam nāmnā tat sāma sākvaram.

ii. I: Āha caivāsya dvau stomāv āśrayau Śākatāyanaḥ, yaś ca pañcadaśo nāmnā sankhyayā triņavaś ca yaḥ.

- vii. 10: Athą asya saṃstavikā devā Agniḥ Somo Varuṇaḥ Pūṣā Bṛhaspatir Brahmaṇaspatiḥ Parvataḥ Kutso Viṣṇur Vāyuḥ.
- x. 11: Bṛhaspatir bṛhataḥ pātā.
- vii. 10: Atha api Mitro Varuņena saṃstūyate, Pūṣṇā Rudreṇa ca Somo, 'gninā [Vāyunā, shorter recension] ca Pūṣā, Vātena ca Parjanyaḥ.
- vii. 10: Atha asya karma rasānupradānam, Vṛtravadho, yā ca kā ca balakṛtiḥ.
- vii. 24: Ādityaraśmayaḥ . . . amuto 'rvāñcaḥ paryāvartante.
- vii. 11: Asau lokas trtīyasavanam varṣā jagatī saptadaśastomo vairūpam sāma . . . śiśiro 'tichandās trayastrimśastomo raivatam sāma jti dyubhaktīni.
- vii. 11: Candramasā Vāyunā samvatsarena iti samstavah.
- vii. 23: Atha api vaiśvānarīyo dvādaśakapālo bhavati... atha api chāndomikam sūktam sauryavaiśvānaram bhavati... athāpi haviṣpāntīyam sūktam sauryavaiśvānaram
  bhavati.

#### Brhaddevatā.

- ii. 2-3 <sup>ab</sup>: Saṃstutaś caiva Pūṣṇā ca Viṣṇunā Varuṇena ca Soma-vāyv-agni-kutsaiś ca Brahmaṇaspatinaiva ca, Bṛhataspatinā caiva nāmnā yaś cāpi Parvataḥ.
- ii. 4-5 ab: Mitras ca srūyate devo Varuņena sahāsakrt, Rudreņa Somah Pūṣṇā ca, punah Pūṣā ca Vāyunā, Vātenaiva ca Parjanyo; lakṣyate 'nyatra vai kva cit.
- ii. 6: Rasādānam tu karmāsya Vṛtrasya ca nibarhanam, stuteh prabhutvam sarvasya balasya nikhilā kṛtih.
- ii. 8<sup>d</sup>-9 <sup>a b</sup>:
  Sūryasyaiva tu patnayaḥ:
  amuto 'rvān nivartante
  pratilomās tadāśrayāḥ.
- ii. 13: Asau tṛtīyam savanam lokah, sāma ca raivatam; vairūpam caiva, varṣāś ca śiśiro 'tha ṛtus tathā.
- ii. 14: Trayastrimsas ca ya stomah klptyā saptadasas ca yah; chandas ca jagatī nāmnā tathātichandasas ca yāḥ.
- ii. 15 ° <sup>d</sup>-16 " <sup>b</sup>: Etasyaiva tu vijñeyā devāḥ saṃstavikās trayaḥ: Candramāś caiva Vāyuś ca yaṃ ca saṃvatsaraṃ viduḥ.
- ii. 16cd-17ab:

Ke cit tu nirvapanty asya sauryavaiśvānaram havih: sauryavaiśvānarīyam hi tat sūktam iva dṛśyate.

- vii. 14: Agnih kasmāt? agraņīr bhavati, agram yajñeṣu praṇīyate, angam nayati saṃnamamānaḥ.
- viii. I: Draviņodāḥ kasmāt? dhanaṃ draviņam ucyate... balaṃ vā draviņam... tasya dātā draviņodāḥ.
- viii. 5: Napād ity anantarāyāḥ prajāyā nāmadheyam.
- viii. 6: Narāśamso yajña iti Kātthakyah: narā asminn āsīnāh śaṃsanti; Agnir iti Śākapūṇiḥ: naraiḥ praśasyo bhavati.

- x. 5: Yad arudat tad Rudrasya rudratvam iti Kāṭhakam; yad arodīt tad Rudrasya rudratvam iti Hāridravikam.
- x. 8: Indra irām drņātīti.
- x. 10: Parjanyas (tṛper ādyantaviparītasya) tarpayitā janyaḥ, paro jetā vā janayitā vā, prārjayitā vā rasānām.

- ii. 24: Jāto yad agre bhūtānām agraņīr adhvare ca yat, nāmnā samnayate vāngam stuto 'gnir iti sūribhih.
- ii. 25: Draviņam dhanam balam vāpi prāyachad yena karmanā, tat karma dṛṣṭvā Kutsas tu prāhainam draviņodasam.
- ii. 27: Anantarām prajām āhur napād iti kṛpaṇyavaḥ.
- ii. 28: yajñe yac chasyate nṛbhiḥ stuvanty āprīṣu tenemam Narāśamsam tu kāravah.
- iii. 2-3: Narāśaṃsam ihaike tu
  Agnim āhur; athetare
  Narāḥ śaṃsanti sarve 'sminn
  āsīnā iti vādhvare.
  Etam evāhur anye 'gniṃ:
  Narāśaṃso 'dhvare hy ayam,
  naraiḥ praśasya āsīnair;
  āhuś caivartvijo naraḥ.
- ii. 30-31: See under i. 92.
- ii. 34: Arodīd antarikṣe yad vidyudvṛṣṭim dadan nṛṇām, caturbhir ṛṣibhis tena Rudra ity abhisaṃstutaḥ.
- ii. 36 : Irām dṛṇāti yat kāle Marudbhiḥ sahito 'mbare, raveṇa mahatā yuktas, tenendram ṛṣayo 'bruvan.
- ii. 37-38: Yad imām prārjayaty eko rasenāmbarajena gām kāle, 'trir Aurvaśaś carṣī tena Parjanyam āhatuḥ. tarpayaty eṣa yal lokāñ janyo janahitaś ca yat,

- x. 12: Brahmaṇaspatir brahmaṇaḥ pātā.
- x. 27 : Tārkṣyas : tīrņe 'ntarikṣe kṣiyati, tūrņam artham rakṣaty aśnoter yā.
- xi. 6: Mṛtyur mārayatīti sato mṛtam cyāvayatīti vā.
- xii. 16: Atha yad rasmipoşam puşyati tat Püşā bhavati.
- xii. 25: Keśī, keśā raśmayas, tais tadvān bhavati, kāśanād vā prakāśanād vā.
- xii. 27: Atha yad raśmibhir abhiprakampayann eti, tad Vṛṣākapir bhavati vṛṣākampanaḥ.
- xii. 18: Atha yad viṣito bhavati, tad Viṣṇur bhavati; Viṣṇur viśater vā vyaśnoter vā.
- i. 4: Atha nipātā uccāvacesv arthesu nipatanti: apy upamārthe, 'pi karmopasaṃgrahārthe, 'pi padapūraṇāḥ.
- i. 9: Padapūranās te mitākṣareṣv anarthakāḥ kam īm id v iti.
- i. 4: Teṣām ete catvāra upamārthe bhavantīti: iveti ... neti ... cid iti ... nu iti.
- ii. 2: Atha taddhitasamāseşv ekaparvasu ca . . . pravibhajya nirbrūyād : dandyah puruşo dandam arhatīti.

#### Brhaddevatā.

- paro jetā janayitā yad vāgneyas tato jagau.
- ii. 40: Pātāram brahmanas tena Saunahotra stuvañ jagau.
- ii. 58: Stīrņe 'ntarikṣe kṣiyati yad vā tūrṇam kṣaraty asau, Tārkṣyam tenaivam uktavān.
- ii. 60: Yat tu pracyāvayann eti ghoṣeṇa mahatā mṛtam, tena mṛtyum imam santam stauti Mṛtyur iti svayam.
- ii. 63: Puṣyan kṣitim poṣayati pranudan raśmibhis tamaḥ, tenainam astaut Pūṣeti.
- ii. 65: Prakāśam kiranaih kurvams tenainam keśinam viduh.
- ii. 67 : Vṛṣākapir asau . . . raśmibhiḥ kampayann eti vṛṣā varṣiṣṭha eva saḥ.
- ii. 69: Viṣṇāter viśater vā syād, veveṣṭer vyāptikarmaṇaḥ, Viṣṇur nirucyate.
- ii. 89: Uccāvaceșu cārtheșu nipātāh samudāhṛtāh: karmopasaṃgrahārthe ca kva cic caupamyakāraṇāt.
- ii. 90: Mitākṣareṣu grantheṣu pūraṇārthās tv anarthakāḥ:
- ii. 91: kam īm id v iti vijneyāḥ.
  Iva na cin nu catvāra
  upamārthā bhavanti te.
- ii. 106:

Samāsesv api taddhite pravibhajyaiva nirbrūyāt: daņḍārho daṇḍya ity api.

- i. 1: Bhāvapradhānam ākhyātam.
- i. 2: Ṣaḍ bhāvavikārā bhavantīti Vārşyāyanir: jāyate, 'sti, vipariņamate, vardhate, 'pakṣīyate, vinaśyatīti.
- xii. 40: Yat tu kim cid bahudaivatam, tad vaiśvadevānām sthāne yujyate.
- ii. 23: Sarasvatīty etasya nadīvad devatāvac ca nigamā bhavanti.
- viii. 22: Tāny etāny ekādaśāprīsūktāni: teṣām vāsiṣṭham ātreyam vādhrya-śvam gārtsamadam iti nārāśamsa-vanti; maidhātitham dairghatama-sam praisikam ity ubhayavanti; ato 'nyāni tanūnapātvanti.

- ii. 18: Uṣāḥ kasmād? uchatīti satyā rātrer aparaḥ kālaḥ.
- viii. 10: Nakteti rātrināma: anakti bhūtāny avasyāyena; api vā naktā avyaktavarņā.
- viii. 13: Tvastā tūrņam ašnuta iti nairuktās; tviser vā syād dīptikarmaņas, tvaksater vā syāt karotikarmanah.
- viii. 14: Mādhyamikas Tvaṣṭājty āhur, madhyame ca sthāne samāmnāto gnir iti Śākapūṇiḥ.

- ii. 121: Bhāvapradhānam ākhyātam; ṣaḍvikārā bhavanti te: janmāstitvam parīnāmo vṛddhir hānam vināśanam.
- ii. 133 : Vaiśvadevam vadet sarvam yat kim cid bahudaivatam.
- ii. 135° <sup>d</sup>–136°: Sarasvatīti dvividham rkṣu sarvāsu sā stutā: nadīvad devatāvac ca. Tatrācāryas tu Śaunakaḥ: nadīvan nigamāḥ ṣaṭ te.
- ii. 154 °d-157 °d:

  Teṣāṃ praiṣagataṃ sūktaṃ,
  yac ca Dīrghatamā jagau,
  Medhātithau yad uktaṃ ca:
  trīṇy evobhayavanti tu.
  Rṣau Gṛtsamade yac ca
  Vādhryaśve ca yad ucyate,
  Narāśaṃsavad Atreś ca
  dadarśa ca yad Aurvaśaḥ.
  Tanūnapād Agastyaś ca
  Jamadagniś ca yaj jagau,
  Viśvāmitra ṛṣir yac ca
  jagau vai Kāśyapo 'sitaḥ.
- iii. 2-3: See under ii. 28.
- iii. 9: tama uchaty uṣāḥ.
- iii. 16: Tvisitas tvaksater vā syāt; tūrņam aśnuta eva vā, karmasūttāraņo veti.
- iii. 25: Tvaṣṭā rūpavikartā ca yo 'sau mādhyamike gaņe.

- viii. 3: Eṣa hi vanānām pātā vā pālayitā vā.
- viii. 2 : Ko draviņodāḥ? Indra iti Krauṣṭukiḥ : sa baladhanayor dātṛtamaḥ.
- viii. 2: balena mathyamāno jāyate.
- viii. 2: Rtvijo 'tra draviņodasa ucyante, haviso dātāras, te cainam janayanti: 'ṛṣṇṇāṃ putraḥ'...ity api nigamo bhavati. (balena mathyamāno jāyate) tasmād enam āha sahasas putraṃ, sahasaḥ sūnuṃ, sahaso yahum.
- viii. 2: Ayam evāgnir draviņodā iti Śākapūṇir, āgneyesv eva hi sūktesu drāviņodasāḥ pravādā bhavanti.
- xi. 16: Rbhur Vibhvā Vāja iti Sudhanvana Āngirasasya trayah putrā babhūvuh.
- i. 5: Agastya Indrāya havir nirupya Marudbhyaḥ sampraditsām cakāra; sa Indra etya paridevayām cakre.

ii. 24: Viśvāmitra ṛṣiḥ Sudāsaḥ Paijavanasya purohito babhūva... sa vittaṃ gṛhītvā Vipāṭ-Chutudryoḥ saṃbhedam āyayāu... Sa Viśvāmitro nadīs tuṣṭāva 'gādhā bhavata'iti, api dvivad api bahuvat.

- iii. 26 : Ayam vanānām hi patih pātā pālayatīti vā.
- iii. 61 : Pārthivo draviņodo 'gniḥ purastād yas tu kīrtitaḥ, tam āhur Indram dātṛtvād eke tu balavittayoḥ.
- iii. 62 : jāyate ca balenāyam mathyaty ṛṣibhir adhvare.
- iii. 63-64<sup>ab</sup>: Havīmsi draviņam prāhur haviso yatra jāyate: dātāras cartvijas teṣām, draviņodās tataḥ svayam. 'ṛṣīṇām putra' ity eṣām dṛṣyate 'sahaso yaho.'
- iii. 65: Dravinodo 'gnir evāyam; dravinodās tadocyate: āgneyeşv eva drśyante pravādā dravinodasah.
- iii. 83: Sudhanvana Āngirasasyāsan putrās trayah purā: Rbhur Vibhvā ca Vājaś ca, śiṣyās Tvaṣṭuś ca te 'bhavan.
- iv. 48-50: Sa [Agastyas] tān abhijagāmāśu; nirupyaindram havis tadā Marutaś cābhituṣṭāva sūktais tan nv iti ca tribhih. Niruptam tad dhaviś caindram Marudbhyo dātum ichati: vijñāyāvekṣya tadbhāvam Indro neti tam abravīt.
- iv. 106: Purohitaḥ sann ijyārthaṃ Sudāsā saha yann ṛṣiḥ Vipāṭ-Chutudryoḥ saṃbhedaṃ śam ity ete uvāca ha. Pravādās tatra dṛśyante dvivad bahuvad ekavat.

- vi. 31: Karūļatī . . . Pūṣeti . . . so 'dantakaḥ : adantakaḥ Pūṣeti ca Brāhmaṇam.
- vii. 4: Māhābhāgyād devatāyā eka ātmā bahudhā stūyate: ekasyātmano 'nye devāḥ pratyangāni bhavanti (cp. also vii. 4, under BD. i. 73).
- ix. 40: Śunāsīrau: śuno Vāyuḥ (śu ety antarikṣe), sīra Ādityaḥ saraṇāt.
- iii. 17: Arcişi Bhṛguḥ saṃbabhūva ... aṅgāreṣv Aṅgirāḥ.
- v. 13: Urvaśy apsarāḥ... tasyā darśanān Mitrāvaruṇayo retaś caskanda.
- v. 14: Sarve devāḥ puṣkare tvā adhārayanta.
- ii. 17: Ahir ayanād: ety antarikṣe; ayam apītaro 'hir etasmād eva nirhrasitopasarga āhantīti.
- x. 44: Yo'hiḥ sa budhnyo, budhnam antarikṣam, tannivāsāt.
- vi. 5: Śakaṭaṃ śākinī gāvo jālam asyandanaṃ vanam, udadhiḥ parvato rājā: durbhikṣe nava vṛṭṭayah.
- xii. 1: Kāv Aśvinau? Dyāvāpṛthivyāv ity eke; ahorātrāv ity eke; Sūryācandramasāv ity eke.
- xii. 14: Sūryaḥ sarter vā suvater vā svīryater vā.
- xi. 5: Candramāś cāyan dramati; candro mātā, cāndram mānam asyeti vā;

- iv. 139: Karūļatīti Pūsokto: 'dantakaḥ sa iti śruteḥ.
- iv. 143 : Āyudham vāhanam cāpi stutau yasyeha dṛśyate, tam eva tu stutam vidyāt : tasyātmā bahudhā hi saḥ.
- v. 8 : Vāyuḥ śunaḥ Sūrya evātra sīraḥ : śunāsīrau Vāyu-Sūryau vadanti.
- v. 99 °d: Tato 'reibhyo Bhṛgur jajñe aṅgāreṣv Aṅgirā ṛṣiḥ.
- v. 149: Tayor Ādityayoḥ sattre, dṛṣṭvāpsarasam Urvaśīm, retaś caskanda; tat kumbhe nyapatad vāsatīvare.
- v. 155: Sarvatra puşkaram tatra viśve devā adhārayan.
- v. 166: Ahir āhanti meghān, sa eti vā teṣu madhyamaḥ. Yo 'hiḥ sa budhnyo, budhne hi so, 'ntarikṣe, 'bhijāyate.
- vi. 138: Šakatam sākinī gāvaḥ kṛṣir asyandanam vanam, samudraḥ parvato rājā: evaṃ jīvāmahe vayam.
- vii. 126 : Sūryācandramasau tau hi, prāṇāpānau ca tau smṛtau, ahorātrau ca tāv eva, syātāṃ tāv eva rodasī.
- vii. 128 (B): Sūryah sarati bhūteṣu su vīrayati tāni vā.
- vii. 129 (B): Cāru dramati vā cāyaṃś cāyanīyo dramaty uta;

#### Nirukta.

candras candateḥ kāntikarmaṇaḥ... cāru dramati, ciraṃ dramati, camer vā pūrvam.

ii. 10: Devāpiś cārṣṭiṣeṇaḥ Śantanuś ca Kauravyau bhrātarau babhūvatuḥ. Sa Śantanuḥ kanīyān abhiṣecayāṃ cakre.

Devāpis tapaḥ pratipede. Tataḥ Śantano rājye dvādaśa varṣāṇi devo na vavarṣa. Tam ūcur brāhmaṇāḥ: adharmas tvayā carito jyeṣṭhaṃ bhrātaram antarityābhiṣecitam; tasmāt te devo na varṣatīti. Sa Śantanur Devāpiṃ śiśikṣa rājyena. Tam uvāca Devāpiḥ: purohitas te 'sāni yājayāni ca tveti. Tasyaitad varṣakāmasūktam.

ix. 23: Mudgalo Bhārmyaśva ṛṣir vṛṣabham ca drughanam ca yuktvā saṃgrāme vyavahṛtyājim jigāya.

#### Brhaddevatā.

cameḥ pūrvam; sametāni nirmimīte 'tha Candramāḥ.

vii. 155: Ārṣṭiṣeṇas tu Devāpiḥ
Kauravyaś caiva Śantanuḥ
bhrātarau Kuruṣu tv etau
rājaputrau babhūvatuḥ.
Jyeṣṭhas tayos tu Devāpiḥ,
kanīyāṃś caiva Śantanuḥ:
tvagdoṣī rājaputras tu
Rṣṭiṣeṇasuto 'bhavat.
Rājyena chandayām āsuḥ
prajāḥ svargaṃ gate gurau.
Sa muhūrtam iva dhyātvā
prajās tāḥ pratyabhāṣata.

viii. I: Na rājyam aham arhāmi, nṛpatir vo 'stu Śantanuḥ.

2: Tato 'bhişikte Kauravye vanam Devāpir āviśat. na vavarṣātha Parjanyo rājye dvādaśa vai samāḥ.

3: Tato 'bhyagachad Devāpim prajābhiḥ saha Śantanuḥ; prasādayām āsa cainam tasmin dharmavyatikrame.

4: Šišikṣa cainam rājyena
prajābhiḥ sahitas tadā.
Tam uvācātha Devāpiḥ
prahvam tu prāfijalisthitam:
na rājyam aham arhāmi
tvagdoṣopahatendriyaḥ:
yājayiṣyāmi te rājan
vṛṣṭikāmejyayā svayam.

viii. 12: Ājāv anena Bhārmyaśva Indrāsomau tu Mudgalaḥ ajayad vṛṣabhaṃ yuktvā aindraṃ ca drughaṇaṃ rathe.

# 3. ĀRṢĀNUKRAMAŅĪ.

# Ārṣānukramaņī.

- i. 2: Atrāgnim īļa ityādi prathamam mandalam prati, Satarcinas tu vijneyā rṣayaḥ sukhasiddhaye.
- ii. I: madhyameşv rşayo jñeyā maṇḍaleşv atha madhyamāḥ.
- x. I:
  daśamaṃ maṇḍalaṃ prati
  kṣudrasūktā mahāsūktā
  vijñeyā ṛṣayas tv iti.
- x. 45: Ārṣṭiṣeṇas tu Devāpiḥ.
- x. 95: Prājāpatyasya suktam tad 'apasyam tvā' Prajāvataḥ.
- x. 100-102: Godhā Ghoṣā Viśvavārā
  Apālopaniṣan Niṣat;
  Brahmajāyā Juhūr nāma,
  Agastyasya svasāditiḥ;
  Indrāṇī cendramātā ca
  Saramā Romaśorvaśī;
  Lopāmudrā ca Nadyaś ca
  Yamī nārī ca Śaśvatī;
  Śrīr Lākṣā Sārparājñī Vāk
  Śraddhā Medhā ca Dakṣiṇā;
  Rātrī Sūryā ca Sāvitrī
  brahmavādinya īritāḥ.

# Brhaddevatā.

- iii. 116: Prathame maṇḍale jñeyā ṛṣayas tu śatarcinaḥ; kṣudrasūktamahāsūktā antye, madhyeṣu madhyamāh.
- (Cp. Sarv. Introduction ii. 2: śatarcina ādye maṇḍale, 'ntye kṣudrasūktamahāsūktā, madhyameṣu mādhyamāḥ.)
- vii. 155: Ārstiseņas tu Devāpih.
- viii. 80 ° d: Prājāpatyasya yat sūktam 'apaśyam tvā' Prajāvataḥ.
- ii. 82-84: Ghoṣā Godhā Viśvavārā
  Apālopaniṣan Niṣat;
  Brahmajāyā Juhūr nāma,
  Agastyasya svasāditiḥ;
  Indrānī cendramātā ca
  Saramā Romaśorvaśī;
  Lopāmudrā ca Nadyaś ca
  Yamī nārī ca Śaśvatī
  Śrīr Lākṣā Sārparājñī Vāk
  Śraddhā Medhā ca Dakṣiṇā;
  Rātrī Sūryā ca Sāvitrī
  brahmavādinya īritāḥ.

# 4. ANUVĀKĀNUKRAMAŅĪ.

# Anuvākānukramaņī.

Anuv. 21: Gautamād Ausijaḥ, Kutsaḥ Paruchepād ṛṣeḥ paraḥ; Kutsād Dīrghatamā ity eṣa tu Bāṣkalakaḥ kramaḥ.

# Brhaddevatā.

iii. 125: Gotamād Auśijaḥ, Kutsaḥ Paruchepād ṛṣeḥ paraḥ; Kutsād Dīrghatamāḥ, śaśvat te dve evam adhīyate.

# 5. RGVIDHĀNA.

### Rgvidhāna.

- i. 1. 1 : Namaskṛtvā mantradṛgbhyaḥ.
- i. 1. 2: samāmnāyānupūrvaśaḥ.
- iii. 8.6: Daśākṣaram tu śāntyartham.
- iii. 22. 3: Süryāyai bhāvavrttam tu.
- iv. 1.5: Brhaspate pratīty etad.
- iv. 24. 2: Yathāśvamedhaḥ kraturāṭ sarvapāpāpanodanah, tathāghamarṣaṇaṃ sūktaṃ sarvapāpāpanodanam.

  (v. r. °pāpapraṇoda°)

#### Brhaddevatā.

- i. I: Mantradṛgbhyo namaskṛtvā samāmnāyānupūrvaśaḥ.
- vii. 21: Daśākṣaram tu śāntyartham.
- vii. 123: Sūryāyai bhāvavṛttam tu.
- viii. 7: Bṛhaspate pratīty etad (A).
  Bṛhaspate pratīty ṛgbhiḥ (B).
- viii. 92 ° d-93 a b:

Yathāśvamedhaḥ kraturāṭ sarvariprapraṇodanaḥ, tathāghamarṣaṇaṃ brahma sarvariprapraṇodanam.

# 6. SARVĀNUKRAMAŅĪ.

# Sarvānukramaņī.

- i. 3: etāh praugadevatāh.
- i. 4: surūpakṛtnum (daśa) aindram.
- i. 12: Pādo dvyagnidaivato nirmathyāhavanīyau.
- i. 13: iti pratyrcam devatāh.
- i. 14: Aibhir vaiśvadevam.
- i. 18: caturthyām Indras ca Somas ca pañcamyām Dakṣiṇā ca.
- i. 23: antyā adhyardhā āgneyī.

- ii. 135: etāḥ praügadevatāḥ.
- ii. 139: surūpakṛtnum ity aindram.
- ii. 145: pādas tatra dvidevataḥ: nirmathyāhavanīyārthau.
- ii. 146: pratyrcam yās tu devatāḥ.
- iii. 33: āgneyam sūktam aibhir yad vaiśvadevam.
- iii. 68: caturthyām Soma Indras ca pañcamyām Dakṣiṇādhikā.
- iii. 97: adhyardhā antyā agnidevatā.

- i. 24: ādau kāyyāgneyyau sāvitras tṛcaḥ... asyāntyā bhāgī vā.
- i. 40: ut tistha..brāhmaņaspatyam.
- i. 41: yam rakṣanti nava Varuṇa-mitra aryamṇām: madhye tṛca Ādityebhyaḥ.
- i. 50: antyas treo rogaghnah.
- i.91: tvam Soma . . . saumyam
- i. 92: etā u tyāḥ . . . uṣasyaṃ . . . tṛco 'ntya āśvinaḥ.
- i. 94: pūrvo devās trayaḥ pādā daivāḥ.
- i. 95: dve . . . auṣasāya vāgnaye.
- i. 96: sa pratnathā . . . draviņodase.
- i. 98: vaiśvānarasya . . . vaiśvānarīyam.
- i. 97: apa no ... śucaye.
- i. 99: jātavedase . . . jātavedasyam; etadādīny ekabhūyāṃsi: sūktasahasram etat Kaśyapārṣam.
- i. 108: Ya Indrāgnī . . . aindrāgnam tu.
- i. 110: tatam . . . ārbhavam tu.
- i. 114-115: imā . . . raudram, citram . . . sauryam.
- i. 120: antyā duḥsvapnanāśinī.
- i. 142: samiddha āpriyaḥ . . . antyaindrī.

- iii. 98: kāyy ādyā,āgneyy rk, Savitus treah:'bhagabhaktasya' bhāgī vā.
- iii. 107 : ut tiṣṭha brāhmaṇaspatyaṃ, yaṃ rakṣanti trayas tṛcāḥ Varuṇa aryama-mitrāṇāṃ : madhya Ādityadaivataḥ.
- iii. 113: rogaghnas tṛca uttamaḥ.
- iii. 124: tvam Soma saumyam, auşasam etā u tyās, tṛco 'śvinoḥ.
- iii. 126 (A):
  pūrvo devā ity rco devadevās
  trayah pādāh.
- iii. 129:
- dve virūpe sūktam ausasāgnaye sa pratnatheti draviņodase 'gnaye. vaisvānarasyeti vaisvānarīyam; asmāt pūrvaṃ sucaye 'gnaye punaḥ.
- iii. 130 (B):
- jātavedasyam sūktasahasram eke aindrāt pūrvam Kasyapārṣam vadanti.
- jātavedase sūktam ādyam tu teṣām: ekabhūyastvam manyate Śākapūṇiḥ.
- iii. 131: trīny, aindrāgne ya indrāgnī: tatam ity ārbhave pare.
- iii. 139°: imā raudram, param sauryam citram.
- iii. 139<sup>d</sup>: antyā duḥsvapnanāśinī.
- iv. 16: samiddha āpriyo 'ntyaindrī.

- i. 164: alpastavam tv etat.
- i. 164: gaurīr iti . . . etadantam vaiśvadevam.
- i. 164 : Indram Mitram sauryau vāntyā Sarasvate Sūryāya vā.
- i. 165: ayujo Marutām.
- i. 179: brahmacāry antye . . . apaśyat.
- i. 190: anarvāņam bārhaspatyam.
- ii. 29: dhṛtavratāḥ...vaiśvadevam.
- ii. 32: dve dve Rākā-Sinīvālyoḥ.
- iii. 2, 4: vaiśvānarīyam tu . . . samitsamid āpriyah.
- iii. 20: Agnim uṣasam (ādyāntye) vaiśvadevyau.
- iii. 53: abhiśāpās tā Vasiṣṭhadveṣiṇyaḥ, na Vasiṣṭhāḥ śṛṇvanti.
- iii. 58, 59, 60:

  Dhenur...Mitraḥ...iheha vaḥ.
- iv. 13: lingoktadaivatam tv eke.
- iv. 15: ṛṣir bodhad ity ābhyām [v.r. dvābhyām] Somakam Sāhadevyam abhyavadat.
- iv. 15: parābhyām asyāśvinau.
- iv. 53, 55-57: tat...sāvitram tu... ko vaisvadevam...mahī...dyāvāpṛthivīyam, kṣetrasya...tisraḥ kṣaitrapatyāḥ.

- iv. 43 (A): sūktam alpastavam tv etat.
- iv. 42° (B): gaurīrantam vaisvadevam.
- iv.42<sup>cd</sup>(B): Indram Mitramime sauryau; saurī vāntyā Sarasvate.
- iv. 44: Marutām ayujah.
- iv. 59: brahmacāry uttame jagau.
- iv. 63: Brhaspater anarvāṇam.
- iv. 84: dhṛtavratā vaiśvadevam.
- iv. 87: dve dve Rākā-Sinīvālyoh.
- iv. 96 : vaiśvānarīye samit-samid āpryaḥ.
- iv. 102: agnim usasam vaisvadevī.
- iv. 117 <sup>a</sup>, 118 <sup>b</sup>, 119 <sup>a</sup>:
  Vasiṣṭhadveṣiṇyaḥ smṛtāḥ,
  abhisāpā iti smṛtāḥ,
  Vasiṣṭhās tā na śṛṇvanti.
- iv. 122: dhenur mitra iheha vah.
- iv. 129 a: lingoktadaivate sükte, eke.
- iv. 129° d: ṛṣir bodhad iti dvābhyāṃ stauti Somakam eva tu.
- iv. 1306: parābhyām Aśvinau stutau.
- v. 7 °: Tat sāvitre dve tu, ko vaisvadevam;
- v. 7 <sup>b</sup>: mahī dyāvāpṛthivīyam param tu yat,
- v. 7°(B): kṣetrasyeti tisras tu kṣaitrapatyāḥ.

- iv. 58: sauryam vāpam vā gavyam vā ghṛtastutir vā.
- v. 27: nātmātmane dadyāt.
- v. 61: Vaidadaśvī Taranta-Purumīļhau.
- v. 85: pra samrāje ... vāruņam.
- v. 86: Indragnī . . . aindragnam.
- v. 87: pra vo . . . mārutam.
- vi. 48: antyā Dyāvābhūmyor vā Pṛśner vā.
- vi. 68: śrustī vām aindrāvaruņam.
- vi. 69: sam vām ... aindrāvaisnavam.
- i. 166: Mitrāvaruņayor dīkṣitayor Urvaśīm apsarasam dṛṣṭvā vāsatīvare kumbhe reto 'patat.
- vii. 60: yad adya . . . saury ādyā.
- vii. 62: ut Sūryah . . . tisrah sauryah.
- vii. 63: ud vetīti cārdhapañcamāḥ.
- vii. 66: caturthyādyā daśādityās, tisrah sauryah.
- vii. 99: urum ity aindryas ca tisraḥ. vii. 97: yajñe . . . aindryādi . . . anty-aindrī ca,

tṛtīyānavamyāv aindrābrāhmaṇaspatye.

vii. 104: aindrāsomam rāksoghnam.

- v. II 6 d:
  - Apām stutim vā yadi vā ghṛtastutim
  - gavyam eke sauryam etad vadanti.
- v. 32° (B): ātmā hi nātmane dadyāt.
- v. 62<sup>ab</sup>: Taranta-Purumīļhau tu rājānau Vaidadaśvī ṛṣī.
- v. 89° <sup>d</sup> : vāruņam tu pra samrāje indrāgnī aindrāgnam uttaram.
- v. 90 °: Viṣṇunyaṅgaṃ paraṃ preti mārutam.
- v. 114 <sup>d</sup> : antyā Dyubhvoḥ kīrtanā Pṛśnaye vā.
- v. 121°: śrustīti caindrāvaruņam.
- v. 121 d: sam aindrāvaisnavam param.
- v. 149: tayor Ādityayoḥ sattre dṛṣṭvāpsarasam Urvaśīṃ retaś caskanda; tat kumbhe nyapatad vāsatīvare.
- vi. 5 <sup>a b</sup>: yad adyaikot sūryas tisra ud vetīty ardhapañcamāḥ sauryaḥ.
- vi. 8 ab (B): yad adya sūra ity ādyā daśādityā reah smṛtāḥ.
- vi. 9 a b (B): stutā ud u tyad ity etās tisra sauryas tatah parāh.
- vi. 25°: urum aindryas ca tisrah syuh.
- vi. 26 cd (B):
  - yajña ādyendram evāstaut, antyā tv Indrābṛhaspatī;
- vi. 27<sup>ab</sup>: tṛtīyā navamī caiva stautīndrābrahmaṇaspatī.
- vi. 27 d: aindrāsomam param tu yat;
- vi. 28ª: ṛṣir dadarśa rākṣoghnam.

vii. 104: pra vartayeti pañcaindryah; mā no rakṣa ity ṛṣer ātmana āśīḥ.

viii. 5: antyāḥ pañcārdharcāś Caidyasya Kaśor dānastutiḥ.

viii. 46: pragāthau ca vāyavyau.

viii. 47: antyāḥ pañcoṣase 'pi.

viii. 68: Rkṣāśvamedhayor dānastutiḥ.

viii. 72: haviṣāṃ stutir vā.

viii. 100: ayam te . . . Nemo Bhār-gavaḥ.

viii. 101: vāyavye sauryau... uṣasyā.

ix. 67: sāvitry āgnisāvitrī vaiśvadevī.

x. 17: dve Saraņyūdevate.

x. 19: agnīsomīyo dvitīyo 'rdharcaḥ.

x. 25, 26: bhadram . . . saumyam, pra hi . . . pauṣṇam.

x. 33 : dve Kuruśravaņasya Trāsadasyavasya dānastutiḥ . . . mṛte Mitrātithau rājũi tatsnehād ṛṣir

Upamaśravasam putram asya vyaśokayat.

x. 47: Vikunthā nāmāsurī, Indratulyam putram ichantī, mahat tapas tepe; tasyāḥ svayam evendraḥ putro jajñe. Sa Saptagustutisamhṛṣṭa ātmānam uttarais tribhis tuṣṭāva.

#### Brhaddevatā.

[-BD. vii. 50

vi. 31ª: pra vartayeti pañcaindryah.

vi. 31°: ṛṣis tv āśiṣam āśāste

vi. 31d: mā no rakṣa iti tv ṛci.

vi. 45 °d: ity ardharco dvrcaś cāntyaḥ Kaśor dānastutih smṛtā.

vi. 80°: ā naḥ pragāthau vāyavyau.

vi. 83°: antyāḥ pañcoṣase 'pi syuḥ.

vi. 92 <sup>a b</sup>: Ŗkṣāśvamedhayor atra pañca dānastutih parāḥ.

vi. 93 ° d: athavā sūktam uttaram havisām stutih.

vi. 117 d: Nemo 'yam iti Bhārgavaḥ.

vi. 126°: vāyavye saurye usasyā.

vi. 132 <sup>cd</sup>: ubhābhyām iti sāvitrī āgnisāvitry ṛg uttarā,

vi. 133 a: punantu mām vaiśvadevī.

vii. 7: Saraņyūdevate dvrce.

vii. 20° d: ardharcaḥ prathamāyās tu agnīṣomīya uttaraḥ.

vii. 23 <sup>a b</sup>: bhadram saumyam, pra hi pauṣṇam.

vii. 35: Kuruśravaṇam arcataḥ pare dve Trāsadasyavam. mṛte Mitrātithau rājñi tannapātam ṛṣiḥ paraiḥ

vii. 36: Upamaśravasam 'yasya' caturbhih sa vyaśokayat.

vii. 49: Prājāpatyāsurī tv āsīd Vikuņṭhā nāma nāmataḥ; sechantīndrasamam putram tepe 'tha sumahat tapaḥ.

vii. 50°: tasyām cendrah svayam jajñe.

# x. 50: vasatkāreņa vṛkṇeṣu bhrātṛṣu Saucīko 'gnir apaḥ pravisya.

- x. 56: dvaipade tv Atrimandale.
- x. 56: Aikṣvāko rājāsamātih.
- x. 56: Bandhvādīn purohitāms tyaktvā,
- x. 56: anyau māyāvinau śresthatamau matvā purodadhe . . .
- x. 56: . . bhrātaras trayaḥ mā pra gāmeti . . . svastyayanaṃ japtvā yat te yamam iti . . . mana-āvartanaṃ jepuḥ.
- x. 60: ā janam iti . . . catasṛbhir Asamātim astuvan.
- x. 60: Agastyasya svasā mātaiṣām rājānam astaut (cp. Ārṣ. x. 24).
- x. 60: Subandhor jīvam āhvayan.
- x. 60: tam antyayā labdhasaṃjñam aspṛśan.
- x. 62: saļ angirasām stutih.
- x. 71: Bṛhaspatir jñānam tuṣṭāva.
- x. 81: Ya imāḥ . . . vaiśvakarmaṇam.
- x. 98: Ārṣṭiṣeṇo Devāpiḥ (cp. Ārṣ. x. 45).

- vii. 57 bed: Saptagustutiharşitah, ātmānam eva tuṣṭāva aham bhuvam iti tribhih.
- vii. 61° d: vasatkāreņa vṛkṇeṣu bhrātṛṣu,
- vii. 62 b: Saucīko 'gnir iti śrutih,
- vii. 62°: sa prāviśad apakramya
- vii. 62 d: ṛtūn apo vanaspatīn.
- vii. 86 b: dvaipadā ye 'trimaņdale.
- vii. 85 c: rājāsamātir Aikṣvākuḥ,
- vii. 85 d: purohitān
- vii. 86 ": vyudasya Bandhuprabhṛtīn,
- vii. 86 d: tato māyāvinau dvijau
- vii. 87 ab: Asamātih puro 'dhatta: varisthau tau hi manyate.
- vii. 89 d: bhrātaras trayaḥ
- vii. 90: jepuḥ svastyayanaṃ sarve meti Gaupāyanāḥ saha; mana-āvartanaṃ tasya sūktaṃ yad iti te 'bhyayuḥ.
- vii. 96: ṛgbhir eti catasṛbhis tata Aikṣvākum astuvan.
- vii. 97<sup>a b</sup>: Agastyasyeti mātā ca tesām tustāva tam nṛpam.
- vii.  $100^d$ : Subandhor asum āhvayan.
- vii. 102 <sup>a b</sup>: labdhāsum cāyam ity asyām pṛthak pāṇibhir aspṛśan.
- vii. 102 ° d: sal . . . angirasām stutih.
- vii. 109 ° <sup>d</sup>: taj jñānam abhitusṭāva sūktenātha Bṛhaspatiḥ.
- vii. 117 b: ya imā vaiśvakarmaņe.
- vii. 155 °: Ārṣṭiṣeṇas tu Devāpiḥ.

153]

- x. 101: ud budhyadhvam . . . rtvik-stutih.
- x. 103: āśuḥ . . . Aindro 'pratirathaś, caturthī bārhaspatyā.
- x. 107: Daksiņā vā Prājāpatyā.
- x. 109: te 'vadan . . . Juhūr Brahmajāyā . . . vaiśvadevam.
- x. 124: Agnivarunasomānām.
- x. 132: ījānam maitrāvaruņam.
- x. 155: arāyi . . . alakṣmīghnam.
- x. 157: imā nu kam vaisvadevam.
- x. 164: apehi duḥsvapnaghnam.
- x. 166: ṛṣabham . . . sapatnagham.
- x. 170, 171: vibhrāṭ . . . sauryaṃ . . . tvaṃ tyam.
- Sarv. Intr. ii. 7: arthepsava ṛṣayo devatās chandobhir abhyadhāvan.

#### Brhaddevatā.

[-BD. viii. 110

- viii. 10b: ud ity rtvikstutih param.
- viii. 13 b (B): Aindro 'pratiratho jagau.
- viii. 14<sup>a</sup> (B): caturthī bārhaspatyā syāt.
- viii. 22 d: Prājāpatyātha Daksiņā.
- (Ārs. x. 50°: Prājāpatyā Daksiņā vā.)
- viii. 36: te 'vadan vaiśvadevam tu Brahmajāyā Juhūr jagau.
- viii. 41°: Varunendrāgnisomānām.
- viii. 47 a: maitrāvaruņam ījānam.
- viii. 60 a: yad arāyīty alakṣmīghnam.
- viii. 61 d: vaiśvadevam imā nu kam.
- viii. 67ª: duhsvapnaghnam apehīti.
- viii. 69°: ṛṣabham mā sapatnaghnam.
- viii. 73 °: vibhrāṭ sauryaṃ tvaṃ tyam.
- viii. 137 abc (A):
  - arthepsavah khalv rsayas chandobhir devatāh purā abhyadhāvan.

# 7. KĀTYĀYANA'S SARVĀNUKRAMAŅĪ OF THE VĀJASANEYI-SAMHITĀ.

The passage in iv. 10 beginning athātaś chandodevatāḥ (Weber's ed. of the VS., p. lv) is based on BD. viii. 105-107 ab, 108 cd-111. The whole of one śloka, and parts of others, are metrically recognizable:

# Sarvānukramaņī.

iv. 10: sarvā rca āgneyyah

sāmāni saurāņi sarvāņi brāhmaņāni ca.

# Brhaddevatā.

viii. 110: samastā rca āgneyyo
vāyavyāni yajūmsi ca;
sauryāņi caiva sāmāni
sarvāņi brāhmaņāni ca.

### VS. Sarvānukramaņī.

Devatām avijñāya yo juhoti devatās tasya havir na juṣante.

samnyasya manasi devatām havir hūyate.

svādhyāyam api yo 'dhīte mantradaivatajñaḥ, so 'muṣmin loke devair apīdyate.

Tasmāc ca devatā vedyā mantre mantre prayatnataḥ: mantrāṇāṃ devatājñānān mantrārtham adhigachati.

na hi kaścid avijñāya yāthātathyena devatāḥ śrautānāṃ karmaṇāṃ vipraḥ smārtānāṃ cāśnute phalam.

#### Brhaddevatā.

viii. 131° d: jusante devatās tasya havir nādevatāvidaḥ.

viii. 132: avijñānapradiṣṭaṃ hi havir neheta daivatam. tasmān manasi saṃnyasya devatāṃ juhuyād dhaviḥ.

viii. 133: svādhyāyam api yo 'dhīte mantradaivatavic chuciḥ, sa sattrasad iva svarge sattrasadbhir apīdyate.

i. 2: Veditavyam daivatam hi mantre mantre prayatnatah: daivatajño hi mantranam tadartham avagachati.

i. 4: na hi kaścid avijñāya yāthātathyena daivatam laukyānām vaidikānām vā karmanām phalam aśnute.

# 8. BHAGAVADGĪTĀ.

# Bhagavadgītā.

viii. 17 ab: sahasrayugaparyantam ahar yad brahmano viduh.

Ṣaḍguruśiṣya, p. 167, 9 ° d: sahasrayugaparyantam ahar yad brāhmam ucyate.

# Brhaddevatā.

viii. 98 ° d: sahasrayugaparyantam ahar brāhmam sa rādhyate.

# 9. HEMACANDRA'S ABHIDHĀNACINTĀMAŅI.

# Abhidhānacintāmaņi.

Last śloka, p. 443, ed. Böhtlingk:

Iyanta iti saṃkhyānaṃ

nipātānāṃ na vidyate:

prayojanavaśād ete

nipātyante pade pade.

# Brhaddevatā.

ii. 93 :

Iyanta iti saṃkhyānaṃ nipātānāṃ na vidyate: vasāt prakaraṇasyaite nipātyante pade pade.

# VII. INDEX OF SANSKRIT WORDS AND NAMES.

[N.B.—Finite Verbal Forms, simple and compound, are given under the root; participles, gerunds, infinitives, simple and compound, in their alphabetical order.]

Amsa, iv. 82; v. 147; vii. 114. Amśumatī, vi. 110. amsa, iv. 22. akarmaka, i. 31. akasmāt, iv. 15. aksa, m. pl., dice, i. 110; vii. 37. aksaya, vi. 55; vii. 60. akṣara, i. 62. aksa-samstuti, i. 52. aksa-stuti, vii. 36. akhila, vi. 12, 86, 124. Agastya, ii. 82, 131, 156; iii. 55, 128; iv. 47, 51, 53, 58, 61, 64; v. 150, 152. Agnāyī, i. 112; ii. 75; iii. 6, 92. Agni, i. 5, 69, 82, 86, 97, 118, 126; ii. 2, 22, 24, 27, 37, 124; iii. 37, 86; (Tāpasa), iii. 58; pl. (trayaḥ), vi. 160. Agni-devata, iii. 97. Agni-daivatya, ii. 145. agni-dhāna, viii. 68. Agni-bhūta, i. 64, 67. Agni-vāyu-vivasvat, pl., iv. 37. Agni-sūryą anila, pl., vi. 50. Agni indra-sūrya, pl., ii. 70. Agnīsomīya, vii. 20. agra-nī, ii. 24. agre-sara, vi. 52. agrya, ii. 77. agha-marsana, m., viii. 91; adj., viii. 93. Aghnyā, i. 128; ii. 78; viii. 125.

anga, n., member, limb, pl., iii. 135; iv. 116; vii. 77. Anga-deśa, iv. 24. Anga-rāja-grha, iv. 24. angāra, v. 99, 102. Angiras, iii. 115; v. 99, 103; pl., i. 127; iv. 98; vi. 156, 157; vii. 102; viii. 126. Aja ekapād, ii. 11. aja, goat, pl., iv. 141. ajāvika, n., iii. 147; v. 64. añci, the root añc, iii. 9. √añj: anaktī, iii. 9. añjana-karman, n., vii. 12. añjanti-sūkta, iii. 28. anistha, ii. 32. anu, adj., viii. 140. anda-ja, viii. 115. atikrama, v. 70. atigama, ii. 49, 50, 55. atichandas, f. pl., ii. 14; viii. 108. atirikta, ii. 100. atisvāra, viii. 113, 116. atisvārya, viii. 120. atyadbhuta (karman), vi. 24. atyaya, ii. 64. Atri, ii. 36, 129, 156; v. 29, 31, 50, 64, 65, 101; pl., iv. 98; v. 12, 13, 28; vii. 98 (= Mandala v). Atri-putra, v. 52, 57. Atri-mandala, vii. 86. Atri-samstava, vi. 72.

Atri-sutā, vi. 99. Atharvan, ii. 12; iii. 18, 121; pl. Atharvāṇaḥ, i. 125; vi. 156; viii. Atharvangirasa, m = Atharva-veda, ii. 143; pl. (mantrāh), v. 16. adantaka, iv. 139. adarsana, v. 65. adas, pron., that (celestial); m., asau (Agni), v. 48; vii. 142; amum (lokam), iii. 13. Aditi, i. 124; ii. 45, 76, 82; iii. 57, 123; iv. 98; v. 144, 146; vii. 104, 114; viii. 125; teh sutāh, vi. 89. adurbala, v. 57. adráya, v. 156. adrsta ākhya, iv. 64. adevatā-vid, viii. 131. adbhuta, iv. 50. adyantana, iv. 50. adharşanīya, v. 127. adhi, prep. with acc., iii. 13. adhipa, pl. (trayah), iv. 41. adhivāsas, n., iv. 30. adhīyāna, ii. 21; vi. 142. adhyayana, ii. 142. adhyardha, iii. 97. adhyāpayat, pres. part., ii. 21. adhyāpita, v. 53. adhyesana, v. 30. adhvan, iii. 142. adhvara, ii. 24; iii. 2, 3, 62; vii. 73. adhvaryu, vii. 70. anadvah, iii. 50, 79; iv. 116. anandha, iv. 15. anapāyin, vi. 55. anartha, vi. 113. anarthaka, ii. 91. anartha-vid, vii. III. analpasas, ii. 92. anavagama, ii. 108, 115.

anavadyāngī, vi. 104. anas, wain, iv. 116. anasūyu, vi. 142. anagata, vii. 30 (B). anāgas, adj., iv. 60. anādhāra, viii. 139. anāvṛṣti, vi. 137. aniyukta, iv. 28. anirukta, vii. 16. anirukta-sūktādi, viii. 15. Anila, Wind, vii. 28; a seer, viii. 71. anu, prep., ii. 95. anukampārthe, viii. 85. anukīrtayat, pres. part., ii. 21. anukīrtita, iv. 28. anukrama, i. 79, 85. anukramatas, i. 46. anukrānta, viii. 129. anuga, iii. 13. anugachat, pres. part., iii. 132. anujñā, vi. 35. anupadista (karman), iii. 49. anupānīyā, v. 110. anupūrvašas, v. 173; viii. 41. anumata, v. 63. Anumati, i. 129; ii. 78; iv. 88; viii. 70. anumantrana, v. 86; viii. 66, 73, 87. anuyāja, vii. 74; viii. 103. anuyoga, i. 36, 52. anurāga, vii. 148. anuvāka, vi. 146. anuśāsana, vii. 134. anustubh, i. 115; viii. 105. anṛṣi, v. 58, 59; viii. 129. aneka, ii. 112. anekadhā, iii. 44. anekārtha, ii. 108. anekārthaka, ii. 91. anta, v. 171; loc., iii. 49,52; vi. 101, 144. antahparidhi, adv., vii. 98. anta-kāla, ii. 53.

antatas, viii. 21. antar, adv., ii. 95. antara, vi. 123. antarikṣa, ii. 33, 58; v. 166. antārasa, m., ii. 42. antika, vi. 122. antya (karman), vii. 10; (mandala), iii. antya-karman, vii. 15. antra, n. pl., iv. 126; vii. 79. andhatā, iv. 15. anna, i. 84; ii. 40; iii. 5; viii. 40. anna-kāma, iii. 32. annāda, vi. 151. anyathā, viii. 129. anya-devatya, ii. 126. anya-deśa, v. 16. anya-daivata, i. 18. anyonya-yoni-tā, f., i. 71. anvisyantī, pres. part., viii. 27. ap, pl., āpaḥ, i. 83, 112; ii. 73; apaḥ, ii. 59, vii. 62; apām, ii. 55, 56; iii. 97; iv. 63; v. 175; vi. 100, 101; vii. 9, 20, 33; adbhyah, iii. 24; apsu, v. 154. apakramana, v. 17. apakramya, iv. 109; vii. 62. apakrānta, vii. 3. apanutti, iii. 114; vi. 153. apanodana, vii. 91. apara, pl., others, viii. 75. aparādha, v. 82, 83. a-pasyat, pres. part. f., -ntī, v. 74. apahata, vi. 106. apahatya, v. 12. apahrtya, vii. 18. apahnava, i. 38, 56, 57. apākriyā, vii. 60. Apām napāt, i. 124; vii. 53; viii. 127. Apālā, ii. 82; vi. 99. apūpa, vi. 103.

apragrhya, iv. 144. Apratiratha (Aindra), viii. 13. aprāpya, vii. 152. Apvā, i. 112; ii. 74; viii. 13. apsaras, v. 149; vii. 147; pl., i. 21; vii. 71; viii. 114. abahuvat, adv., iii. 82. ab-devata, vii. 10. ab-daivata, viii. 50. abhi, prep. with acc., vii. 87, 97. abhighāta, vii. 88. abhicāraka, adj., f. -ikā, iv. 118. abhitapya, vi. 121. abhidhāna, iii. 77; v. 154; vii. 95. abhidhāyaka, v. 94, 95. abhinirdisya, vii. 101. abhimāna, vi. 60. abhirūpa, vii. 151. abhiśāpa, i. 58; iv. 118. abhisikta (rājan), viii. 2, 73. abhistava, i. 39. abhisamśrita, i. 44. abhisambandha, vi. 96. abhihata, vii. 84. abhīpsat, pres. part., f.-ntī, vi. 154. abhīśu, pl., i. 110. Abhyāvartin, v. 124, 138, 139. abhyūhya, fut. part. pass., ii. 122. abhyetya, vi. 122. amati, *f.*, iv. 114. amitaujas, vii. 55. amu, *see* adas. amutas, ii. 9; iii. 1; v. 2. amutra, ii. 19. amūrta, i. 81. amṛta, n., iii. 85; adj., vii. 109; viii. 140. amrtatva, iii. 88. ambara, ii. 35. ambara-garbha ogha, ii. 55. ambara-ja, ii. 36.

ambā, v. 58. ayam, see idam. ayuj, iv. 44. ayuja, viii. 26. ayuta, n., v. 30; vi. 61. ay-oh, du. of -e, personal ending. ayomukhî, v. 133. aranya, v. 67. aranya-gocara, adj., iii. 142. Aranyānī, i. 112; ii. 74; viii. 57. Aristanemi, ii. 57. aristi, iv. 72; vii. 73. ari-senā, vi. 112. Aruna, vii. 145. aruņa, f. -ī, pl. (gāvaḥ), iv. 141. √arc: arcati, iii. 51; vii. 25, 123, 124, 146; viii. 15; du., arcataḥ, vii. 35; pl., arcanti, iii. 48; ārcan, viii. 54; ārcayat, iv. I. Arcanānas, v. 51, 52, 53, 76. arci, i. 94; v. 99. artha, object, i. 6; sense, ii. 99, 102, 114, 115, 117, 118; matter, iv. 1; vi. 101; vii. 143; arthaya, for the sake of (gen.), iv. 130; vii. 104; arthe, id., vi. 100. artha-tattva-jña, i. 118. arthatas, i. 10. arthaya, den. verb, i. 9. artha-vasa, ii. 99. artha-vāda, iii. 53, 104. artha-viveka, ii. 118. artha-samcāra, iv. 51. artha-sūkta, i. 15. arthin, suppliant, iii. 96 (B). arthepsu, viii. 137. ardha, iii. 126; loc., ardhe (=madhye), iv. 134. ardha-pañcama, vi. 5. ardharea, ii. 5, 17, 133, 140; iii. 78, 112, 114, 127; iv. 6; v. 42.

ardhāstama, iii. 97. Arbuda, vii. 146. Aryaman, v. 147; vi. 8; vii. 114; viii. 127. arvāñc, ii. 9. √arh, v. 59, 159; vi. 61, 62; vii. 134; viii. 1, 5. alakṣmī-ghna, viii. 60. alaksmy-apanuda, v. 91. alpasas, iv. 143. alpa-stava, iv. 43. avakā, vii. 79. Avatsāra, ii. 129; iii. 57. avamucya, v. 72. avayava, i. 74 (v. r.); ii. 103. avijnāta, ii. 114. avijnāna, vii. 2. avijnāna-pradista, viii. 132. aviditvā, viii. 136. aviśesya, i. 20. aveksya, viii. 20. avyakta-varna, iii. 9. avyaya, i. 45 ; iii. 30. avyayībhāva, ii. 105. √aś: aśnute, iii. 16, 72; vi. 143; aśnuvāte, vii. 127. aślīla, vi. 153. aśva, i. 84, 109; iv. 27; v. 123, 131; pl., iv. 140, 142. aśvamedha, viii. 92. Aśvamedha, a king, v. 13, 31,83; vi. 92. aśva-raśmi, v. 14. aśva-rūpinī, vii. 3. aśva-śata, v. 80. aśva-samstuti, iii. 51. aśvā, f., vii. I. aśvājanī, i. 111. aśvin, du., i. 82; ii. 8; iii. 20, 22, 86, 91, 96 (B); iv. 98; vii. 6. aśvostra, m. pl., vi. 52. aśvya, vi. 79.

astaka, containing eight stanzas (sūkta), iii. 90; vii. 118. Astaka, N. of a seer, viii. 16. asta-māsika, ii. 55.  $\sqrt{as}$ , to throw: vi ud, vii. 86. sam-ni-, viii. 132. pra-, v. 99. sam-, iii. 31. asamstuta, i. 119; iii. 48, 81. asamiñapta, iv. 29. asat, i. 62; ii. 120; viii. 140. Asamāti, vii. 85. asambhava, vii. 17. Asita, ii. 157. asu, ii. 54; vii. 89, 98, 99. Asunīti, i. 124; ii. 54; vii. 92; viii. asura, vi. 82, 149, 150; vii. 55, 63; viii. 115; pl., vii. 63; viii. 24, 26, 28, 31. asura-māyā, vii. 54. asuyat, pres. part., vii. 148. asrj, vii. 80. asau, see adas. astam, with Vi, ii. 68. astuti, iv. 97. astra (vāruņa), v. 133. asthi, vii. 78. asthi-samcaya-karman, vii. 18. asmattas, vii. 65. asyandana, vi. 138. asyavāmīya (sūkta), iv. 31. √ah, āha: anu-, vii. 105. ahas, n., day, v. 175; vii. 18, 19; viii. ahi, i. 126; v. 165, 166. Ahi budhnya, i. 126; v. 165. a-hita, unfriendly, viii. 29. ahi-daivata, v. 168.

ahorātra, m. pl., iv. 34; m. du., vii. 126 (n. du., v. r.). Ākarņya, vi. 119. ākhu, vi. 59. ākhu-rāja, vi. 60. ākhyāta, n., verb, i. 39; ii. 94, 121; viii. 85. ākhyāta-śabda, i. 44. ākhyāna, i. 53; vii. 84, 153. ākhyāya, v. 125. āgachat, pres. part., iii. 134. āgata, pl. (devāh), vii. 30. āgāmin, vii. 19. Āgni-māruta, i. 102; iii. 75. Āgni-sāvitra, f., -ī, vi. 132. āgnendra, f., -ī, iv. 102. āgneya, i. 99; ii. 75, 126; iii. 8, 65 (A); f.,  $-\bar{i}$ , iii. 8, 98; v. 117. āghrni, iii. 95, 96. āghrāta-mātra, vii. 6. āngirasa, iii. 83, 106, 126, 145; vi. 130; f., -ī, iv. 2; vi. 40. ācārya, ii. 132, 136, 143; iv. 138; v. 39; vi. 9; viii. 90; pl., v. 112; vii. 38, 111. ācāryaka, iv. 119. ācikhyāsa, i. 36, 58. āji, viii. 12. ājñāya, v. 75. ājya-sūkta, v. 11. ātman, i. 73; ii. 86, 87; iv. 10, 143; v. 32, 51, 67, 70, 73, 135; vi. 32, 95, 119, 142; vii. 57, 60, 120; viii. 22, 45, 52, 139. ātma-prabhāva, viii. 78. ātmavat, adv., vi. 134, 136; vii. 82. ātma-vādin, vii. 71. ātma-saṃstāva, iv. 135.

ātma-stava, ii. 87; viii. 42, 82.

ātma-hita, viii. 68.

ātma-hitaisinī, iv. 131. ātma anga, iv. 23. ātma ādāņa, vi. 96. ātreya, v. 51. ādāna, ii. 6; vi. 96. ādāya, vi. 114. ādi, iii. 49, 52; v. 171. āditas, v. 113. Āditya, pl., ii. 12; vi. 125; viii. 128. Āditya-devatya, vi. 2, 49, 126. Aditya-daivata, iii. 108; vi. 83, 87; viii. 117. ādeśa, iii. 39, 109. ādy-anta, du., i. 22. ādyāntya, iii. 89. ādhāra, viii. 139. ādhvaryava, pl., vii. 105. ānītvā, v. 18. ānīya, v. 18 (v. r.). ānupūrvī, ii. 100. ānupūrvya, i. 105. ānumata, adj., vii. 93. ānumānika, f., -ī, i. 60. āntra, n. pl., vii. 79 (v. r.). √āp: ava-, perf., vii. 44. pra-, fut., vi. 90; vii. 152. āpagā, vi. 23. Āptya, pl., i. 116, 128; viii. 40, 126. Apya, v. 174. āprī, pl., āpriyah, iv. 16, 65; v. 26; vii. 107; viii. 36 (v. r. A); āpryah, iv. 96; v. 25, 159; vi. 130; āprīsu, ii. 28, 151. āprī-sūkta, ii. 152; viii. 37. ābharaṇa-bhūṣita, iii. 146. āmuşyāyaņa, i. 25, 26. ā-yat, pres. part., vi. 111. āyamya, vi. 144. āyasa, vii. 52. ā-yāt, pres. part., vi. 112. āyudha, i. 74; iii. 85; iv. 143.

āyudhāgāra, v. 131. āyus, iv. 130; vii. 44, 73, 103. ā-rādhya, gerund, vii. 44. ārogya, vii. 44. ārohatī, pres. part., vii. 130. ārtava, iii. 15, 34; iv. 91.  $\bar{a}$ rtnī, du., i. 113; v. 130. ārtvija, adj., vii. 83, 138. ārtvijya, n., v. 33, 51; viii. δ. Arbudi, viii. 74. ārbhava, iii. 131; iv. 27, 123; v. 174; vi. 135; f., -ī, vi. 108; viii. 74. ārṣa, i. 14; iii. 130; iv. 94; v. 74. ārşaka, ii. 126. Arstisena, vii. 155. ālucya, vii. 89. āvām, iii. 21. āv-i, loc. of -au, perfect suffix, viii. 85. āśā, iv. 93. āśis, i. 7, 26, 32, 35, 47, 50, 58; iii. 153 (A); v. 30, 135, 170; vi. 9, 31, 74; vii. 12, 19, 96, 136; viii. 80, 81, 82, 84, 96. āśīr-vāda, iii. 82; v. 91, 93; vii. 10; viii. 44. āśīrvāda-para, viii. 47. āśīrvāda-bahula, vii. 117. āśu, iii. 21, 50, 79; vi. 150; vii. 3. āśrama, v. 64; vi. 99. āśrāvya, ii. 142. āśvamedhika, ii. 153. āśvina, ii. 127; iii. 102, 104, 112, 119; f., -ī, v. 117. āśvinā-tṛca, iii. 102. āśvya, iii. 21, 22, 23. āstrī, viii. 68. √ās: āsate: pari upa-, ii. 49. āsakta, iii. 95 (B). Asanga, vi. 40. āsandī, v. 20.

āsīna, iii. 2. āsura, vi. 161; viii. 31, 34; f., -ī, vii. 49. āsya, viii. 8. āhanasyā, i. 37, 55. Āhavanīya, ii. 145. āhṛtya, iv. 114. āhvāna, vii. 153.

√i: eti, iii. 96 (B). adhi-, iv. 72; viii. 133; caus., adhyāpaya, viii. 136 (A). ud-: iyāya, v. 152. pra-, vii. 120. prati-, iii. 154; viii. 101. upa-: iyāya, v. 76. ichantī, pres. part., vii. 49. ijyā, vi. 72. ijvārtham, iv. 106. idi, the verb id, to increase, iii. 4. itara, vii. 15, 18; itarad, viii. 17. itaretara, vii. 153. itihāsa, iii. 156; iv. 46; vi. 107, 109; vii. 7, 153. itihāsa-sūkta, viii. 11. idam, n., this world, ii. 120; m., ayam (Agni), v. 48, &c.; = here, i. 9. √idh:

sam-: idhyate, ii. 145, 158.
idhma, i. 106; ii. 147, 158; iii. 5.
Indu, i. 124, 126.
Indra, i. 5, 68, 69, 82, 117; ii. 7, 22, 31, 34, 35, 67, 107; iii. 37, 61, 69, 81, 90; v. 148; vii. 114, &c.
Indra-cikīrṣita, n., vi. 100.
Indra-prasāda, vii. 59.
Indra-mātṛ, ii. 83.
Indra-rājan, du., iii. 155.
Indra-vajra, du., vii. 27.
Indra-vāyu, iii. 94.
Indra-vāyu, iii. 94.
Indra-sama, iii. 115; vii. 49.

Indrāgnī, iii. 131. Indrānī, i. 129; ii. 77, 83; iii. 92; viii. 55. Indrā-parvata, du., iv. 4. Indrā-pūsan, du., iv. 31. Indrā-brhaspati, du., v. 5; vi. 26. Indrā-brahmanaspati, du., iv. 81; vi. 27. Indrā-varuna, du., iii. 119. Indrā-visnu, du., iv. 20. Indrāśraya, adj., i. 122. Indrā-soma, du., ii. 107; iv. 84. indriva, iv. 40. Indrolūkhala, iii. 100. ivat, ii. 02. iyam, f. (=prthivī), vi. 20. irā, ii. 35. iva, particle, ii. 91.  $\sqrt{\text{is, to desire: iv. 49.}}$ passive, isyate: ii. 99; iii. 123. anu-, v. 19. işi-kṛta (rūpa), iii. 4 (v. r.). isu, i. III ; v. 132, 133, 134. ișudhi, i. 110; v. 130. ila, i. 107 ; ii. 147 ; iii. 4. Ilaspati, iii. 71; viii. 127. Ilā, i. 112, 126; iii. 13; viii. 126. ilāvat, adj., iii. 4.

√īks, to see:

upa-: īkṣeta, i. 22, 76.
ava-: īkṣeta, viii. 124.
anu ava-: aikṣanta, vii. 63.
īkṣamāṇa, viii. 139.

√īḍ, to praise: īḍyate, viii. 133.
īḍi, the verb īḍ, iii. 4.
īrayat, pres. part., iv. 122.

√īś: īṣṭe, ii. 35.

√īṣ: īṣate, ii. 109.

√īh: īheta, viii. 132.
īlita, iii. 27.

Ukta-prayoga, adj., ii. 96.

ukta-mantra, *adj.*, viii. 125, 126. uksan, iv. 41; v. 31. ugra, vi. 141. Ucathya-ja, iv. 14. Ucathya-brhaspati, du., iv. 11. Ucathya-bhāryā, iv. 11. uccāvaca, ii. 89. uccāvaca-madhyama, iii. 154. uchatī, pres. part., iii. 9. uttama, ii. 38; viii. 140; f., -ā (tvac), vi. 106. uttara (Agni), vii. 67; f., -ā (tvac), vi. 106; (vedi), vii. 32. uttara-sūkta, iii. 148. uttarena, adv., vii. 127. uttāna-parņa, adj., viii. 56. uttāraņa, iii. 16. utthāya, iv. 25. utsanga, vi. 36. utsarga-kāla, iv. 12. udaka, vi. 145. uda-kumbha, vi. 100. udaya, ii. 9, 58; iii. 10; vii. 121. udarka, iii. 128. udāhrta, pp., vi. 158. udita 1, pp., arisen, ii. 62. udita 2, pp., stated, iii. 148. udonmohita, pp., iv. 23. udgātr, vii. 70. udgirat, pres. part. f., -ntī, viii. 34. udgītha, viii. 122. uddiśya, iii. 44. udyata, pp., vi. 12, 123. unmattavat, adv., vii. 150. upajalpitum, iv. 57. upadeśa, i. 38, 52. upadrava, viii. 122. upanisat-stuti, v. 82. upaniṣad, ii. 82; iv. 63. upapraisa, i. 38, 56. Upamaśravas, vii. 36.

upamārtha, ii. 91, 92; iv. 97. upalaksya, fut. part. pass., i. 45. upavasana, i. 25, 28, 32. upasamgrhya, gerund, v. 76. upasarga, i. 39; ii. 94, 95, 103. Upastuta, viii. 39. upāsya, fut. part. pass., viii. 130. upottama, vii. 119. ubhayathā, viii. 129. ubhayavat, adj., ii. 155; iii. 31. uras, iv. 22. Uruvāsinī (=Urvaśī), ii. 58. Urvaśī, i. 128; ii. 77, 83; v. 149; vii. 147, 151. urvī, ii. 56. Ula, a seer, viii. 88. ulūkhala, i. 111; iii. 100, 101. Uśij, iv. 24. Uşas, i. 128; ii. 8, 9, 60, 74, 80; iii. 8, 9, 10; iv. 138 (madhyamā), 141; vi. 83; vii. 121; viii. 73. usasya, adj., iii. 102; v. 88, 170; vi. 126; vii. 140 (v. r.). ustra, vi. 52. usnih, viii. 105.

Una, ii. 90. Ūrjāhuti, *du.*, i. 114.

Rkṣa, a king, vi. 92.
rg-bhāj, i. 17, 18; ii. 79.
rn-mantra, pl., iii. 39.
rc, pl., iii. 15; iv. 8; = Rg-veda, viii.
110, 130, 139.
Rjiśvan, ii. 129; iii. 55.
Rnamcaya, v. 13, 33.
Rta, i. 124; ii. 42.
rtāvrdh, adj. du., iii. 38.
rtu, sing., iii. 34; iv. 57; du., i. 115,
131; pl., i. 17; ii. 41; iii. 35, 36;
iv. 34; vi. 91; vii. 62.

rtu-praisa-sūkta, iii. 36. rte, prep. with acc., iii. 104; with abl., vi. 140. rtvik-stuti, viii. 10. rtvij, pl., i. 84; iii. 3; vii. 70. rddhi-karman, iii. 4. √rdh: prati-: ārdhi, vii. 75. sam-, i. 21. rbīsa, v. 84. Rbhu, iii. 83; pl., i. 82, 127; viii. 128. rsi, i. 6; ii. 86, 87, 88; viii. 134, 136, 138; pl., i. 81; iii. 116; vi. 137, 139; (trayah), viii. 78. rși-krta, iii. 4 (v. r. iși-krta). rsi-gata, vii. I 12. rși-chando-daivatādi, viii. 135. rși-putra, iv. II; v. 63. rsi-śrestha, vii. 55. rsi-samsad, iv. 133. rși-sattama, iv. 78; v. 151. rși-sūkta, i. 14. Rstisena-suta, vii. 156.

Eka, ii. 112; ekasmin, i. 13; eke, i. 61; v. 108, 119, 170; viii. 23, 38, 65, 75, 90. eka-ja, iii. 30. eka-jāta-tva, i. 98. eka-devatya, ii. 142. eka-deśa, v. 25. eka-padā, *pl.*, viii. 109. eka-pradhāna, iv. 8. eka-bhūyas-tva, ili. 130. eka-ratha, vi. 20. eka-vat, adv., in the singular, iii. 81; iv. 107. eka-vimśa, i. 116. eka-śata, iv. 95. eka-śas, vi. 21.

ekāntarāya, ii. 140.
ekānna-triṃśat, v. 105.
e-kāra, viii. 85.
ekīkṛṭya, ii. 113.
ekaikaśas, ii. 65.
etad-rūpa, v. 87.
etya, vii. 32.
enas, iv. 59.
enasvin, v. 15.
evaṃ-prakāra, i. 59.
evaṃ-prakṛṭi, i. 40.
evayāmarud-ākhyāta, v. 90.

Aikātmya, ii. 18. Aikṣvāka, v. 14 (v.r.); vii. 85 (v.r.). Aikṣvāku, v. 14; vii. 85, 96, 99. Aitaśa, i. 55; viii. 101. aindava, f., -ī, iv. 4. aindra, i. 122; ii. 125, 127; iii. 66; f., -ī, vi. 25, 31. aindra-vāyava, ii. 127; f., -ī, iv. 92. aindra-vāyavya, v. 4; vi. 16. aindra-sūkta, vi. 77. aindrāgna, iii. 131; v. 89; vi. 19, 78; viii. 65; f., -ī, iv. 9; vii. 119. aindrāgneya, iv. 99. aindrā-pārvata, f., -ī, iv. 110. aindrā-pausņa, v. 118. aindrā-bārhaspatya, vi. 117. aindrārbhava, iv. 123. aindrā-varuna, iii. 66; iv. 124; v. 3, aindrā-vaisņava, v. 121. aindrā-soma, vi. 27; f., -ī, vi. 31. aiśvarya, vii. 44, 60.

Om-kāra, ii. 125. ojas, iv. 132. oṣadhi, vii. 122; pl., i. 112; ii. 73; vi. 94. oṣadhī-stava, vii. 154. Aucathya, iii. 146.
aucitya, ii. 118.
aupaniṣada, viii. 56.
aupamya, i. 30.
aupamya-kāraṇa, ii. 89.
aurasa, viii. 113.
Aurvaśa (= Vasiṣṭha), ii. 36, 44, 156;
iii. 56.
Auśija (= Kakṣīvat), iii. 125.
auṣasa, iii. 45, 113, 124, (Agni) 129,
140; iv. 124; v. 6, 120; vi. 63;
f., -ī, vii. 140.

Ka, i. 122; ii. 47, 125; iii. 70; v. 98. ka: ko 'pi, iii. 15; ke cid, viii. 80. Kakṣīvat, ii. 130; iii. 56, 142, 150. Kakṣīvat-pramukha, iv. 25. kaccid, viii. 33. Kanva, vi. 35, 36, 37; pl., iv. 98. Kanva-patnī, vi. 35. katthanā, i. 35, 51. kathaya, to tell, iii. 73; iv. 34. kathita, iii. 69, 123, 154; iv. 6; vi. 101. kathita-devatya, v. 5. Kadrū, v. 144. kanīyas, iv. 12; vi. 36; vii. 13. kanyā, iii. 146; v. 56, 60, 66, 76; vi. 54, 76, 99. kanyā-dāna, iii. 144. kapiñjala, iv. 93; vi. 151. kapila, ii. 66; vii. 141. kapota, vii. 87; a seer, viii. 67, 68. √kam: cakame, vi. 99; caus., kāmayām āsa, vi. 76. kampayat, pres. part., ii. 67. kara, hand, vii. 56. karna, du., viii. 118. karna-samérita, viii. 113. kartr, iii. 30, 49. kartr-tva, iv. 45.

karman, action, i. 7, 23, 25, 26, 28,

120; iii. 16, 78, 104, 135; v. 164; vi. 69, 120, 137; vii. 23, 58, 103; viii. 18; rite, i. 4, 21; ii. 20; vi. 160; vii. 10, 14, 113; viii. 6, 131, 138; art, iii. 84. karma-guna, pl., vi. 70. karma-ja, ii. 23; iii. 41, 43, 60. karmatas, from action, i. 27; from the rite, vii. 16, 17. karma-dhāraya, ii. 105. karma-śamsā, v. 6. karma-saṃsthā, pl., iii. 82; v. 93. karma-samuttha, i. 29. karmopasamgrahārtha, ii. 89. kalavinka, vi. 151. kalaśa, v. 151. kalā, iii. 8. kalpa, i. 41. kalpānuga, viii. 104. kalyāṇa, f., -ī, viii. 26. kavaca, v. 134. kavaca-stuti, v. 132. kavya-vāhana, vi. 161. kaśā, v. 132. kaśipu, v. 20. Kaśu, vi. 45. Kaśyapa, iii. 57; v. 143, 145. Kaśyapārsa, iii. 130. Kākutstha, vi. 54. Kākṣīvata, iii. 140, 152 (A); vii. 42; *f.*, -ī, vii. 48. √kānks: iv. 20. kāñcana, v. 34; vii. 78. Kāṇva, vi. 39, 58; f., -ī, iv. 99. kāma, iii. 70; vii. 50. kāmatas, vi. 55. kāmyā, iv. 24, 57; v. 137; vi. 77, 149; vii. 5; viii. 20. kāya, adj., f., -ī, iii. 98. kāru, ii. 22, 28. kārya, v. 51; viii. 26.

kāla, iii. 8; vi. 137. Kālakeya, pl., vii. 53. Kālā, v. 144. kāśa, pl., vii. 79. Kāśya, vi. 42. Kāśyapa, ii. 157; viii. 18. kitava, vii. 37. kirana, ii. 65. Kirātākuli, du., vii. 86. kīrin, iii. 96 (B). kīrtana, iv. 31, 32, 119; viii. 123. kīrtanā, v. 114. kīrtaya, iv. 35; vii. 58; pass., vii. 48. anu-: kīrtayet, iv. 19. prati-: kīrtyante, vii. 139. kīrtita, iv. 30, 120. Kutsa, ii. 2, 25; iii. 58, 125, 126, 128; iv. 18. kutsita-nāman, i. 33. kuntāpa, viii. 101. kuntya, adj., viii. 101. kumāra, iii. 145; vii. 6. kumāra-rūpa, v. 21. kumbha, v. 149, 151, 153, 154. Kuru, vii. 155; pl., vi. 110. Kuru-ksetra, vi. 58. Kurunga, vi. 44. Kuruśravana, vii. 35. kuśa, vii. 79. Kuśika, pl., iv. 98, 114, 115. Kusīdin, iii. 58. Kuhū, i. 128; ii. 78; iv. 87; viii. 125. kūpa, iii. 132. kūpestakā, iii. 135. kūrma, vii. 79. kṛkalāsa, vi. 106. krchra, vi. 140. √krt: akrntata: ni-, iv. 22. kṛtavat, perf. part., vi. 41; vii. 58; viii. 18.

krtākrta, ii. 97. krtānjali, v. 76. kṛti, iii. 30; (balasya), ii. 6. krtta, iii. 23. krtyānāśana, viii. 45. krtsnasas, viii. 130. kṛd-anta, i. 45. kṛntatra, ii. 58. kṛpaṇyu, ii. 27, 32. √kṛṣ: cakarṣa: -niś-, vi. 105. kṛṣi, v. 9, 10; vi. 138; vii. 37. kṛṣi-jīva, v. 9. √klp: kalpate, vii. 154; kalpyante, iii. 74. sam-pra-: kalpasva, iv. 52. vi-: kalpate, ii. 151. klpta, vii. 10. klpti, ii. 3. keśa, pl., vii. 79. keśin, i. 94; ii. 12, 65; pl. (trayah), i. 95. kaiśina, viii. 49. Kautsa, viii. 17. Kauravya, vii. 155; viii. 2. kratu, iii. 45; pl., iii. 74. kratu-rāj, viii. 92. √krand, ii. 55; vi. 12. √kram: apa-, perf., vii. 1, 62. upa-, perf., iv. 12; vii. 4. krama, ii. 116. kriyā, i. 44, 45. kriyā-yoga, ii. 94, 95. krīļārtham, iii. 143. kruddha, vi. 37; viii. 34. √krudh: mā krudhah, v. 78. krusta, viii. 112, 114, 116. krūra, iii. 132. krodha, v. 16. Krodhā, v. 144. ksatra, v. 126.

kṣatra-bandhu, v. 126. √kṣam: kṣamasva, v. 78. ksaya, home, v. 81. √kṣar: kṣarati, ii. 57. √kşi: kşiyati, ii. 57. kṣiti, earth, ii.41, 50, 63; pl., tillers, ii.41. √kşip: ud-: aksipan, vi. 88. sam-ud-: aksipan, iv. 24. kṣīra, vi. 145. ksud-bhaya, vi. 90. kṣudrasūkta-mahāsūkta, pl., iii. 116. ksubdha, iv. 53. ksetra, iv. 40. ksetra-jña, iv. 40. kṣetra-jñāna, iv. 36. ksetra-pati, i. 123. ksetrasya pati, ii. 40. ksepa, i. 39, 49. kṣaitrapatya, v. 7. Kha, vii. 93. khinna, iv. 21. √khyā: ā-: cakhyau, v. 36; cakhyuh, viii. 78. khyāta, vi. 146. khyāpayat, pres. part., v. 51. Gachat, pres. part., iii. 142. gaja, v. 123. gaņa, i. 120, 121, 127; ii. 7, 85; v. 47; pl., v. 49. gaņa-sthāna, v. 172. gatāsu, vii. 89. √gad: jagāda, iii. 126, 137; iv. 3,95; vi. 68, 103. ni-, pass., gadyate, i. 18; v. 174; vi. 115; vii. 138; viii. 104.

gadita, vii. 95.

Gandharva, vii. 71, 130; viii. 52.

Gandharvą apsaras, pl., viii. 114. Gandharva uraga-rāksasa, pl., v. 145. √gam: jagāma, vii. 3; pass., gamyatām, viii. 135. adhi-, iii. 142. ava-: gachati, vii. 121. abhiā-: jagāma, iv. 1, 2. Gaya, ii. 130; iii. 55. Garga, v. 140. garbha, ii. 113; iv. 12, 13, 130; v. 86, 87; vii. 5; viii. 66. garbha-karman, v. 92. garbha-vat, adv., v. 85. garbhārtham, v. 82, 85; viii. 83. gavāśva, v. 64. gavya, v. II.  $\sqrt{1. \text{ ga}}$ , to sing: jagau, ii. 154, 156, 157; v. 117; vi. 85; viii. 36; pass., gīyate, ii. 140; vi. 5. prati-, viii. 38. √2. gā, to go: gāḥ, 2 sing. aor., viii. 28. apa-: -gāh, iv. 73. gātra, iv. 30. Gāthin, ii. 131. Gāthina (= Viśvāmitra), iii. 56; viii. 70. Gāthi-putra, iv. 95. Gāthi-sūnu, iv. 112. gāyatra, ii. 128; iii. 33. gāyatrī, i. 116; pl., vi. 144; viii. 105. giri, vi. 82. gīta, i. 131. gītā, iii. 155. guggulu, vii. 78. Gungū, iv. 87; viii. 125. guṇa, quality, i. 88; ii. 103; iii. 41, 43, 60; vi. 70; virtue, viii. 63; species, ii. 108. gunatas, v. 156. guna-bhūta, v. 96. guṇa-bheda, v. 49. guna-vigraha, ii. 102.

guna abhidhayaka, v. 95. guņārtham, viii. 17. gupta, vii. 99. guru, teacher, iii. 142; iv. 60; v. 103, 139; vi. 35; du., iv. 60; father, vii. 147. guru-stava, iv. 103. √guh: ni-, viii. 24, 30. guhya, fut. part. pass., viii. 98. grnat, pres. part., iv. 78. Grtsamada, ii. 54, 155; iii. 27, 36, 58, 128; iv. 65, 70, 78, 98. grha, vi. 103; vii. 42; masc. pl., iv. 116, 117; v. 80; vi. 11; vii. 131; neut. pl., iv. 20. grha-pati, vii. 61. grhīta, ii. 97. grhyamāņa, v. 154. gairika, vii. 80. go, cow, gauh (as a goddess), i. 129; ii. 78; vi. 127; nom. pl., gāvaḥ, iv. 141; vi. 138; viii. 72; acc., gāh, iii. 132; vi. 82; viii. 24, 27, 33, 36; gen., gavām, v. 30, 106; vi. 51, 60; vii. 20; viii. 29, 30; du., gobhyām, v. 31; earth, acc., gām, ii. 37; iv. 95. Gotama, ii. 45, 129; iii. 55, 125; pl., iv. 98. godhā, vi. 106. Godhā, ii. 82. go-pati, vii. 120. Gautama, i. 58; iv. 127, 133. Gaupāyana, pl., vii. 87, 90, 100. Gaurī, i. 129; ii. 81; iv. 36. gaurīr-anta, iv. 42. gnā, pl., viii. 128. grantha, ii. 90, 92; v. 23. √grah, v. 32; vii. 65. caus., grāhaya, iii. 21. ni-: jagrāha, vi. 61.

pra-: grhṇanti, ii. 142. prati-, v. 78; vi. 23. sam-: jagrāha, v. 14. grahana, ii. 97. grāvan, vii. 146; pl., i. 84, 110; vii. 116; viii. 74. grāvṇa, adj. f., -ī, vi. 30. grīṣma, i. 131.

Gharma, v. 41; viii. 15, 79. gharma-saṃstava, vi. 134. 
√ghas: jakṣuḥ, vi. 58. ghṛṇi, iii. 95 (B). ghṛta, vi. 23; vii. 74. ghṛta-pṛṣṭha, iv. 33. ghṛta-vat, ii. 50. ghṛta-stuti, v. 11. Ghora-putra, vi. 35. ghoṣa, ii. 60. Ghoṣā, ii. 82; vii. 42, 48. ghaura, vi. 39. 
√ghrā:

ava-: jaghratuḥ, iv. 60. upa-: ajighrat, vii. 5.

Cakra, v. 123; vi. 73.
cakra-vat, iv. 35.
cakra-vartin, v. 123.
cakṣus, ii. 19; iv. 94; v. 74; vii.

71.

√cakṣ:
ā-: caṣṭe, iii. 20.

praty-ā-, v. 59, 77; vi. 154.
pra-: cakṣate, vi. 109.
catur: inst. pl., caturbhiḥ = catasṛbhiḥ,
ii. 44; v. 163; vi. 41, 42; vii. 36.
catur-ṛca, vi. 18.
catur-tha (svara), viii. 118.
catur-yuj, iii. 147, 149.
catur-vidha, ii. 34.
candra, i. 82, 88; iii. 17.

candra-mas, i. 126; ii. 16; iii. 131; | vii. 123, 129. candra-sūrya, du., vi. 126. camasa, iii. 87 (B). cami, the root cam, vii. 129. √car, vi. 20; vii. 24, 127, 147 (dharmam), 150, 151. ā-, vi. II. vi-, viii. 27. carana, iv. 2. caru, iv. 29. carma adhisavanīya, iii. 101. cākṣuṣa, viii. 119. cāndramasa, vii. 125. cāyat, pres. part., vii. 129. cāyanīya, vii. 129. Cāyamāna, v. 124, 138. cāru, vii. 129. cikīrsat, *pres. part.*, i. 102; iv. 68. cikīrsita, iv. 58; vi. 100. Citra, vi. 59, 60. citra-bhānu, vii. 65. cid, a particle, ii. 91. cintayat, pres. part., v. 67; vii. 46. cintā, vii. 43. Cumuri, iv. 67. cetas, iv. 113; vii. 101. codita, v. 24. √chand: chandayām āsus, vii. 157. chandas, i. 14, 130; ii. 14, 44; viii. 39, 134, 136, 137, 138. chandah-sūkta, i. 16. chando-ga, pl., v. 23. chāga, iv. 31. chāndasa, ii. 101.

114. 37. chāndomika, vi. 108 (B). √chid: impf., achinat, v. 15; aor., achidat, vi. 150.

Jagat, i. 96; iv. 37.

jagatī, ii. 14; viii. 106. jaghanya-ja, ii. 60. jangama-sthāvara, i. 61; viii. 116. jathara, i. 65. √jan : perf., jajñe, &c., iii. 11; v. 99; vii. 50; pass., jāyate, &c., iii. 78; viii. 136; caus., janaya, iv. 25; vii. 2; viii. 19. abhi-: jāyate, v. 166. jana, iv. 13. janayitr, ii. 37. jana-hita, ii. 37. janman, iii. 11; iv. 73; v. 164; vii. janmāsti-tva, ii. 121. janya, ii. 37. √jap: vii. 15, 90, 91; viii. 136. japa, viii. 134. Jamadagni, ii. 156; iv. 125; pl., iv. jaya, viii. 13. jarā, vii. 43. jarāyu, v. 87. jala, v. 151, 152; vi. 88. jāta, i. 92. jāta-mātra, iv. 131. jāta-vidya, ii. 30. jāta-vedas, i. 67, 97, 106; ii. 30, 31; iv. 16, 97; viii. 7. jātavedasya, i. 99; iii. 117, 126, 130; iv. 65; viii. 88, 89. jāti, v. 146. Jāna, v. 14, 18. Jāmadagna, f., -ī, v. 25; viii. 36 (v. r.), jāmātr, v. 57, 58, 59. jāyā, v. 19. jāyā-pati, du., iii. 155, 156. jāla, vi. 88. √ji: jayevahi, v. 126. jigamişu, iv. 93.

iighāmsu, vi. 112; vii. 50. iiiñāsu, ii. 119. iita, v. 124. iīrna, iv. 21. √iīv: iii. 19; vi. 137, 138. sam-, v. 16; vii. 19. iīvanārtham, vii. 110. Jīvaputra, v. 92. jīva āvrtti, vii. 85. √jus: vii. 66; viii. 31. Juhū, ii. 82; iii. 58; viii. 36. ietr, ii. 37. Jostrī, i. 114. √iñā: anu-: jajñe, v. 80. ati-vi-: jānanti, ii. 19. iñāti, vii. 134. jñāna, iii. 137; iv. 43; vii. 109; viii. 135. jñāna-samstava, viii. 93. ivā, i. III. jyābhimantriņī, v. 129. jyāyas, vi. 163. jyestha, vi. 77; vii. 156. jyestha-vat, iv. 112. jyog-jīvana, vii. 11. jyotis, i. 90; vi. 144; vii. 109, 127; viii. 140; pl. (trișu), iii. 12. √ival: ud-: ajvalat, v. 21.

Tattva, viii. 130.
tattvatas, iv. 47.
tattva-darśin, i. 10.
tat-puruṣa, ii. 105.
tat-pūrva-sūkta, iii. 127.
tat-pradhāna, i. 72.
tathā, 'yes,' iv. 75; v. 101, 127, 128;
vi. 23, 123; viii. 1, 31.
tathā-rūpa, v. 87; vi. 94; viii. 62.
tad-gata, v. 95.

tad-guna, ii. 99. tad-deva, i. 6. tad-daivata, viii. 101. tad-dhita, i. 3. taddhita, m., ii. 106. tad-bhakta, i. 72. tanana, ii. 26. tanaya, v. 164; vii. 53. tanu, ii. 26; iii 1; iv. 72. Tanunapat, i. 106; ii. 26, 147, 156; iii. T. Tanunapād-dvitīyā, iii. 31. tan-napāt, vii. 35. tan-nāman, ii. 77, 128. tan-netra, iv. 15. tan-manas, vi. 144. √tap: v. 155; vi. 140, 141; vii. 49. abhi-: atapat, iv. 15. tapas, iv. 47, 59, 66, 71, 95; v. 155, 156; vi. 100, 140, 141, 142; vii. 49; viii. 130. tapasvin, v. 150. tamas, ii. 60, 62, 64; iii. 9; iv. 14; V. 12. tamasvatī, iii. 10. Taranta, v. 61, 63, 80. Taranta-Purumilha, du., v. 62. taru-vat, iii. 28. tāta, vii. 44. Tāpasa (Manyu), ii. 53; (Agni), iii. 58. Tārksva, i. 123; ii. 57. Tārksya-daivatya, viii. 77. tālavya, viii. 110, 115. tāvat, adj., iii. 147. tigma-tejas, vi. 84. tittiri, vi. 151. tiryag-yoni, vi. 62. tisr: tisrah (devatāh), i. 69; (devyah), ii. 149; iii. 12; vi. 136. turāsāh, iv. 75.

turīya, vi. 129. tulya-nāman, i. 92. tulya-rūpa, v. 67. tulya-vayas, v. 68. Tuvijāta, iv. 82. √tus: tosaya, iv. 58. tūrņam, adv., ii. 57; iii. 16.1 √tr: atarat, viii, 32. trca, ii. 17, 126. trcādhama, viii. 97. trna, iv. 63. trnapāņika, v. 113. trtīya (svara), viii. 113, 118. trtīya-savana, iii. 89. tejas, i. 98; ii. 63; vi. 37; vii. 2. taijasa, i. 88. Tairindira, vi. 47. tyājya, ii. 100. trayastrimśa (stoma), ii. 13. Trasadasyu, v. 13, 31; vi. 51; vii. 35. tri: trayaḥ (agnayaḥ), vii. 142; (adhipāḥ), iv. 41; (ṛṣayaḥ), viii. 78; (lokādhipatayaḥ), viii. 121; (svarāḥ), viii. 121; trīņi (śirāmsi), vi. 150; trișu, iii. 31. trinava, ii. 1. Trita, iii. 58, 136, 137, 152; vi. 147. tri-diva, vii. 100. tridhā, i. 63, 64; iv. 35; vii. 120. tri-vandhura, iii. 86. tri-vikrama, ii. 64. tri-vidha, ii. 72; iii. 12, 14, 42. tri-vidhā, iv. 35 (v. r. for tridhā). tri-vrt, i. 115. Triśiras, vi. 147, 149, 162. Triśoka, vi. 81. tristubh, i. 130; viii. 106. tris, vi. 105. tri-sāmvatsarika, v. 97. tri-sthāna, i. 65; iii. 12. tristhāna adhisthita, viii. 91.

Traitana, iv. 22. traipada, iv. 8. Traivṛṣṇa, v. 13, 14. Tryambaka, vi. 3. Tryaruna, v. 14, 31, 33. tvah-pada, ii. 114. tvaksati, the root tvaks, iii. 16. tvag-dosin, vii. 156; f., -nī, vi. 99. tvag-dosopahatendriya, viii. 5. tvac, vi. 106. tvat-prasādatas, vi. 56. Tvastr, i. 84, 108, 125; ii. 149; iii. 15, 17, 25, 37, 83, 84, 88 (B); v. 148; vi. 162; vii. 7. Tvāṣṭra (karma), iii. 84; (Triśiras), vi. 147; f., -ī, iv. 86; vii. 3, 12. tvis, vi. 121. tvisi-tas, iii. 16.

Daksa, iv. 82; vii. 114; viii. 128. Daksa-suta, iii. 57. daksina, adj., right, iv. 75; southern, iv. 23; vii. 67, 115. Daksinā, ii. 84; iii. 68; viii. 22. daksinā, f., sacrificial fee, v. 159; viii. 23. daksinīyatama, v. 158. daksinena, adv., southwards, vii. 127. dandārha, ii. 106. dandya, ii. 106. datta, v. 141. dadat, pres. part., ii. 34. dadhi, iii. 95 (B). Dadhikrā, i. 25; ii. 55. Dadhyañc, ii. 12; iii. 22, 23, 121. Danāyu, v. 144. Danu, v. 144. dama, viii. 130. dampati, du., vi. 74; vii. 131. darpita, vii. 54. darśana, iv. 19.

```
daśa, ii. 108; iii. 146.
daśama (ahan), v. 175.
daśākṣara, vii. 21.
dastum, vi. 12.
Dasra, vii. 6.
√dah: adahat, v. 22.
√dā, give, iii. 148; v. 31, 32, 34, 56,
  58, 72, 139, 145; vi. 51, 66, 82,
     parī: dade, iv. 117.
     pra-: adāt, iii. 18, 156; iv. 53;
       v. 63; vi. 79, 85.
dākṣya, viii. 130.
dātr, viii. 23.
dātrtva, iii. 61; viii. 23.
dādhikra, v. 1, 173.
dāna, iii. 140, 153 (A), 154; iv. 111;
  v. 140, 141, 162; vi. 41, 44, 47,
   80, 95, 120; vii. 147.
dāna-tusta, v. 29.
dāna-śakti, vi. 59.
dāna-stuti, vi. 45, 92.
Dānava, vii. 50, 51; f., -ī, vi. 76.
dāra, pl., vi. 53.
dāra-samgraha, v. 82.
Dārbhya, v. 50, 76, 77.
dāśatayī, iii. 154; viii. 88.
dāsa, m., iv. 21; f., -\bar{1}, iv. 25.
digdha, v. 133.
Diti, v. 144.
ditsu, v. 56.
didrksu, iv. I.
didhaksat, vi. 37.
 dina, iv. 34, 132.
 dinānta, vii. 121.
 div: dyaus, vi. 123; vii. 93; viii. 47,
    127; divi, iii. 14; iv. 66; vii. 53.
 divākara, ii. 61.
 div-ādi, iv. 6.
 divaukas, iv. 62; v. 42; vii. 118.
 divya, iii. 11, 86, 103; f., -ā (vāc), ii. 72.
```

divyātman, vii. 77. √diś: upa-: diśyate, iii. 141. diś, f. pl., iv. 98; viii. 128. dīksisyat, fut. part., vi. 20. dīpta-tejas, v. 65. dīptimattara, iii. 18. dīrgha, iv. 14; vii. 73. dīrgha-tapas, viii. 67. Dīrgha-tamas, ii. 129, 154; iii. 146; iv. 14, 21, 23. duhkha, vii. 88, 152. duḥkha-śoka-parītātman, vi. 33. dundubhi, i. 110; v. 112. durga, adj., vi. 137. Durgā, ii. 77. durbhaga, f., -ā, vii. 42. Durmitra, viii. 17. Duvasyu, ii. 129; iii. 56. dus-krt, ii. 119. duḥsvapna-ghna, viii. 67. duḥsvapna-nāśin, f., -ī, iii. 139; v. 89. duḥsvapnādya-praṇāśin, f., -ī, iv. 83. √duh: duduhe, vi. 23. duhitr, iv. 110, 111; v. 73, 145. dūtī, viii. 27, 28. dūtya, viii. 25. dūrāt, adv., vii. 64. ✓ 1. dr, regard: ā-driyeta, ii. 154. √2. dr : dṛṇāti (irām), ii. 35. drti, iii. 95, 96, 97. √dṛś, pass., iv. 18; vi. 94; caus., darśaya, v. 63; vi. 119. pra-, pass., ii. 132. dṛṣṭa, v. 86; viii. 66, 87, 100. drsta-linga, iv. 80. dṛṣṭa-vat, f., -ī, viii. 33. dṛṣṭi-hīna, iv. 21. deva, pl., i. 83; vi. 98; vii. 54, 63, 64, 68, 71, 72; viii. 9, 49, 112, 125. deva-gana, iv. 36; vi. 156.

deva-guru, vi. 113. devatā, i. 118; ii. 88; vii. 139; viii. 8, 138. devatā-nāmadheya, i. 17. devatā-nāman, i. 11. devatā ārṣa artha-chandas-tas, i. 14. devatā-vat, ii. 136. devatā-vāhana, i. 119. devatā-vid, viii. 124, 131. devatā-linga, viii. 21. devatva, i. 98. deva-dāru, vii. 78. deva-deva, m., i. 104; iii. 88 (B); adj., iii. 126. deva-devatya, iii. 112. deva-nītha, viii. 101. deva-patnī, pl., ii. 12, 78, 143; iii. 92; v. 45; viii. 128. deva-prahita, iii. 86; vii. 65. devara, vii. 14. devarşi-pitr-püjārtham, iv. 126. deva-vat, adv., vi. 60. deva-suta upama, iii. 144. Devāpi, vii. 155, 156; viii. 2, 3, 4. devāsura, pl., v. 145. devī, v. 75; viii. 8, 76; pl., iii. 92; (tisras), i. 108; du., iii. 8. deśa, viii. 115. deśa-kāla-tas, ii. 118. Daitya, iv. 67; vi. 115; vii. 50, 54. dairghatamasa, f., -ī, iii. 152 (A). daiva, ii. 125; (Agni), vi. 161. daivata, i. 1, 2, 4, 5; ii. 124; iii. 109; viii. 134, 136. daivata-jña, i. 2. daivata-vid, viii. 139. daivya, pl. (hotāraḥ), iv. 104; du. (hotārau), ii. 149; iii. 11. dogdhrī, iii. 50, 79. doṣā, iii. 10. dautya, v. 74.

Dyāvāpṛthivī, du., iii. 93; gen., iii. 138. dyāvāpṛthivīya, v. 7. dyu-bhakti, iii. 113; vi. 156. Dyu-bhū, v. 114. dyu-mat, f., - $\bar{i}$ , viii. 8. dyu-vat, ii. 81. dyu-sthāna, ii. 7; viii. 48. √dram: dramati, vii. 129 (B). dravina, ii. 25; iii. 63 (в). dravino-da, iii. 61, 62, 65; pl., iii. 63. draviņo-das, i. 106; ii. 25; iii. 38, 65, 129. dravya, i. 42, 45. drastr, v. 170. Drāviņodasa, iii. 64 (B). drughaṇa, i. 111; viii. 11, 12. dva, du. loc., i. 13. dvandva, ii. 105; v. 148; viii. 20. dvandva-bhūta, i. 113. dvandva-śas, vi. 21; viii. 19. dvādašaka, iii. 34. dvādaśadhā, iv. 35. dvādaśarca, ii. 146. dvār, pl. (devyah), i. 107; ii. 148; iii. б. dvigu, ii. 105. dvi-catvārimsaka, vi. 81. dvi-ja, vii. 86, 87. dvitīya (svara), viii. 113, 114, 117. dvi-deva, iii. 128. dvi-devata, ii. 140, 142. dvi-daiva, iii. 41, 80. dvi-daivata, ii. 145; (mantra), iii. 81. dvi-dhātuja, ii. 103. dvi-pada, iii. 82; iv. 8. dvi-padā, vi. 69; viii. 109. dvi-pradhāna, iv. 5, 8. dvi-vat, adv. = in the dual, i. 75; iv. 107, 108. dvivat-stuti, iv. 5; vi. 16. dvişad-dveşa, iii. 114; iv. 118.

dvrca, ii. 17; iii. 155; vi. 136; pl., composer of couplets, viii. 54. dvaipada, iii. 80; vii. 86, 98.

Dhana, ii. 25; v. 31; viii. 30. dhana-kāma, adj., v. 10. dhana-kupya, iii. 147. dhanāsis, vii. 135. dhanur-ādāna, vii. 15. dhanur-mukta, v. 134. dhanusmat, vi. 112. dhanus, i. 110; v. 129; (aindra), vii. 27. dhanvin, vii. 53. dharma, iv. 36; vii. 147. dharma-kāma, adj., v. 10 (v.r.). dharma-vyatikrama, viii. 3. √dhā: dadhus, vii. 19. abhi-, i. 30. ava-, iv. 21. ni -: adhattām, iii. 22. sam-: dadhyāt, ii. 100. dhātu, root, ii. 102; mineral, vii. 80. dhātu-ja, ii. 104. dhātu-vibhakti, ii. 101. dhātu upasarga avayava-guņa-śabda, ii. 103. Dhātr, i. 125; ii. 56; iv. 88; v. 147; vii. 114. dhānā, pl., vii. 31. dhārana, vii. 101. √dhāv: adhāvata, adhāvan: abhi-, vi. 12 ; viii. 137. upa-, vii. 55. dhāvat, pres. part., vi. 12. dhisnya, adj. pl. (agnīn), iv. 104. dhīvara, pl., vi. 88, 90. Dhuni, iv. 67. dhūma, iv. 41 (B). √dhr: dhāraya, v. 155. ni-, v. 84.

Dhenu, i. 129; ii. 78; iii. 50, 79, 85; iv. 36; viii. 125. dhairya-kārya, iv. 134. dhmāta, ii. 158. dhmāti, the root dhmā, ii. 158. √dhyā: dhyāyet, vi. 145. dhruvam, iii. 7.

Na, 'not' and 'like,' ii. gi. na-kāra, ii. 92. naktā, iii. 9. Naktoṣas, du., i. 108; ii. 148; iii. 8. nakha, vii. 79. Nagohya (=Agohya), viii. 127. nañ-pūrva, iii. 9. nadat, pres. part., vi. 12. nadī, vi. 110; pl., i. 112; ii. 73, 83; iv. 24, 105, 107, 108; vi. 1, 21. nadī-toya, iv. 21. nadī-vat, adv., ii. 136. napāt, ii. 27; iii. 1; v. 103; vii. 35. napumsaka, i. 40; ii. 06. naptr, ii. 55. Nabhāka, iii. 128. √nam:

sam-: namet, ii. 101. namas, v. 78. namas-kāra, i. 37, 54; ii. 123; viii. 112. namas-kṛtvā, i. 1. nara, pl., ii. 65; iii. 2, 3. Narāśamsa, i. 107, 110; ii. 28, 115, 147; iii. 2, 3, 67. Narāśaṃsa-vat, adj., ii. 156; f., -ī, iii. 31, 32. navaka, ii. 85; iii. 66, 75, 117. navati, pl., vi. 115; vii. 51. navama, ii. 56; vi. 130. √naś, v. 17. nasta, vii. 63. nasta-rūpa, iv. 64. nasta-samjña, vii. 84.

nāka, ii. 66. Nākula, viii. 14. nānānīya (sūkta), vi. 139. nānānvayopāya, pl., ii. 99, 119. nānāprakāra, i. 34. nānā-rūpa, v. 92; vi. 32; viii. 72. Nābhāka, iii. 56. Nābhānedistha, ii. 130. nāma-tas, vii. 49; viii. 17. nāmadheya, i. 87, 88. nāmadheya anukīrtana, i. 89. nāman, i. 76, 85; ii. 96; v. 125; viii. 85. nāma-lakṣaṇa, ii. 71. nāma ākhyata-vibhakti, pl., ii. 94. nāmānya-tva, i. 70, 72. nāmāhvāna, i. 86. nārāśaṃsa, f., -ī, iii. 154; vii. 139. nārī, ii. 83; vi. 40. nāśana, viii. 45. nāśanārtham, vii. 95. Nāsatya, vii. 6; du., iii. 21, 39; vii. 48 (?); viii. 20. nāsikāgra, viii. 113. nāsikya, viii. 118. Nāhuṣa, vi. 20, 22. nikṛt-ya, vi. 82. niksipya, vii. 1. nigada, viii. 104. nigadya, vii. 13. nigama, ii. 136. nigrhīta, iv. 113. niert, viii. 107. nidarśana, ii. 107, 110. nidāgha-māsa atigama, ii. 49, 54. Nidāna-samjāaka, v. 23. nidhāna, ii. 113. √nind: nindanti, vii. 37. nindā, i. 35, 49. nipāta, i. 39, 78; ii. 3 (pl.), 82, 89, 93; iii. 25, 36; iv. 54, 96; v. 162; vi. 86, 135; vii. 145; viii. 52, 60, 129.

nipāta-bhāj, iv. 10, 92, 128; v. 91, 93, 107, 110; vi. 130; vii. 145. nipāta-mātra, i. 93; ii. 75, 81. nipāta-stuti, iii. 119. nipātita, ii. 134; iii. 67, 121; v. 105; vii. 21; viii. 40. nipātin, iv. 110, 124, 128; viii. 67, 128; f., -ī, iii. 53; vii. 39. nipātyartha, iv. 97. nibarhana, ii. 6. nimrue, ii. 10. niyama, viii. 134. niyukta, iv. 28; v. 3. niyut, pl., iv. 140. niyoga, i. 36, 51; v. 75; viii. 130. nirarthaka, i. 31. nirukta, iv. 74; vi. 134. nirukta-vat, ii. 111, 112, 113. nirupta, iv. 49. nirupya, iv. 48. Nirrti, vii. 91. nirnaya, ii. 117. Nirmathya āhavanīyārtha, ii. 145. nirvaktum, i. 96. nirvacana, ii. 23. nirvacas, ii. 106. nirvācya, ii. 104. nirvācya-lakṣaṇa, ii. 103. nirvṛtti, i. 44, 45. nivāsa, i. 25, 29. nivid, iii. 50, 78; viii. 100, 104. niśācara, vi. 32. niśāsta, viii. 101. niśītha, iii. 10. nisanna, v. 20. Nişad, ii. 82. niska, iii. 148, 149. √nī, i. 90; ii. 53. nīyamāna, iv. 27. nu, particle, ii. 91.

√nud: anudat, iv. 23.

parā, iv. 134.

nṛ, i. 91; iii. 3; vii. 60.

nṛpa, iv. 3.

nṛpa-kṣaya, v. 19.

nṛparṣi-kula-ja, v. 57.

Nejameṣa, iii. 59.

Nema (Bhārgava), vi. 117, 118.

naipātika, i. 17, 19; ii. 71, 79.

nairukta, interpretation, ii. 119; m. pl.,

etymologists, i. 24.

nairṛta, vii. 92; viii. 67; f.,-ī, vii. 92.

Nodhas, iii. 128.

Paksin, viii. 115. paksi-rūpin, iv. 94. pankti, i. 130; viii. 106. √pac: papāca, iv. 126; apacyanta, v. pacchas, adv., iv. 107; vi. 50; vii. 41. pañca (janāh), vii. 66, 69. pañcadaśa, ii. 1. pañcadhā, iv. 35. pañcama (svara), viii. 119. pañcarca, iv. 136; v. 28, 82, 109, 169. pañcāśat, vi. 51, 54. √path, viii. 139. Pani, pl., viii. 24, 26, 35, 36, 38. √pat, iii. 23; vii. 5, 88. abhi-, iv. 67; vii. 88. ni-, v. 149; caus. pass., nipātyate, ii. 92, 93. Patanga, viii. 75. pati, lord, vi. 73, 159; pl., i. 75; husband, i. 129; vi. 40, 52; vii. 43, 130. patita, v. 151; vii. 89, 101. pati-vrata, f., -ā, iv. 3.

pati-samvananī, viii. 57.

patnī, vii. 119; pl., ii. 8; iii. 6.

pathi, v. 35, 140; pl., vii. 65.

Pathyā, i. 128; ii. 78; vii. 93, 105; viii. 125. √pad: prati-, i. 102; iii. 150. pra-, vi. 22; vii. 43. pad, foot, viii. 34; verse, vi. 85 (v.r.). pada, step, ii. 63, 93; viii. 68; place, iv. 121; word, ii. 100, 103, 104, 111, 113, 117, 142; iii. 46; viii. 17; metrical line, vi. 17, 85; viii. 21, 42, 43. pada-jāti, ii. 114. pada-vyavāya, ii. 113. padasas, viii. 101. pada-saṃghāta-ja, ii. 117. padānusārin, viii. 35. padārtha, ii. 108. paddhati, viii. 35. padma-nidhi, vi. 55. payas, vi. 23, 94; viii. 30, 31, 34. payasvinī, v. 92; viii. 72. para, adj., (madhu), iii. 117; (brahma), vi. 144; higher, viii. 92; highest, viii. 97. parama, iii. 123. paramesthin, ii. 125; viii. 45. Parākadāsa, vii. 118. parān-mukha, vi. 152. parāmarśa, v. 24. parāmṛṣṭa, v. 23. parāvrtta, iv. 46. parikīrtana, iii. 47. paricārin, iv. 21. paridevanā, i. 35, 50. paridhi-karman, vii. 11. parinisthita-karman, adj. pl., iii. 84. pari-brmhita, iii. 5. parimāņa, v. 154. parivartin, iv. 34. parisvajya, iv. 60. parisamkhyā, ii. 71.

parīksā, v. 94. parīksya, fut. part. pass., iii. 80; v. 13. parīņāma, ii. 121. Paruchepa, ii. 129; iii. 56, 125. Parușpī, vi. 96. parokṣa, iii. 141; v. 2; vii. 1, 9; viii. 52. parokṣa-vat, vii. 31 (B). paroksa-vaiśvadeva, v. 44. paroksokta, iv. 32 (B). Parjanya, i. 82, 117, 122; ii. 5, 36; viii. 2, 128. Parjanya agni-vivasvat, iv. 38. Parjanya anila-bhāskara, pl., vii. 28. Parvata, ii. 3; iii. 23; vi. 138; pl., viii. 128. parvata-vat, iv. 5. palāyana, ii. 109. palita, iv. 33. Pavamāna (Agni), i. 66; ii. 29; (Soma), vi. 130. pavamāna-vat, vi. 130. pavitrākhyāna, i. 36. √paś: paśyati, iii. 135; apaśyat, vi. 117. anu-, vii. 64. paśu, ii. 138; vi. 94; vii. 74; viii. 114. √1. pā, protect: pāti, ii. 39; iv. 34; v. 126; vii. 24. √2. pā, drink, iii. 90; vi. 102, 114; vii. 31; viii. 30. Pāka-śāsana, vi. 76; vii. 148; viii. 25. Pāka-sthāman, vi. 42. pāthā, viii. 56. pāṇi, iv. 75; vii. 102. pātṛ, ii. 39; iii. 26. pāda, ii. 5, 17, 90, 133, 145; iii. 78, 105, 126, 127, 138; v. 76, 111, 133, 135; vi. 37, 125, 129, 135, 157; vii. 8, 93, 125, 140; viii. 109; (trayah), vii. 92.

pāda-sūkta rg-ardharca-nāman, ii. 98. pādārdharca, pl., iv. 8. pādya arghya-madhuparka, v. 79. pāpa, iv. 23 (B), 68; vi. 143. pāpa-kṛchra, du., vii. 95. pāpa-cetas, viii. 28. pāpa-roga, vii. 72. pāpābhiśankā, vi. 37. pāpīyas, viii. 136. pāpman, vi. 153. Pāyu, v. 127. pāra, viii. 24, 33. pārjanya, vi. 25. Pārtha, iii. 57. pārthiva, i. 99, 105; ii. 29; iii. 15, 61, 74, 76; v. 48, 61; f., -ī, ii. 72; iii. 93; vii. 17. pārthiva-madhyama, i. 101; iii. 11. pärśva, *loc.*, v. 67. pārśvatas, vii. 151. pārśvastha, vii. 149. pālana, vi. 32. pālaya: pālayati, iii. 26. pāvaka, iv. 41; vii. 61, 99. pāvana, viii. 87, 92. pāvamāna, vi. 145, 146; f., -ī, vi. 127, 141, 144. pāśa, vi. 14, 15. pitāputra, du., v. 64. pitu, i. III. pitr, iii. 150, 151 (A); v. 109, 128; (deva), vi. 3; (Varuna), vi. 14, 15; (Vivasvat), vi. 157; (Vāta), viii. 71, 88; pl., i. 127; ii. 123; vi. 147, 156, 157, 158, 159; vii. 19, 68, 71, 83; viii. 112, 128. pitrtva, vi. 38. pitr-deva asura, pl., vi. 160. pitta, vii. 80. pitrya, vi. 159. Piśāca, v. 146; viii. 115; f., -ī, v. 19, 22.

pīti, iii. 77. pītvā, vi. 115; viii. 31. pums, i. 40; ii. 96; v. 49; vi. 40. putra, iii. 83, 115; v. 78, 102, 127: vi. 68, 149; vii. 43, 49; (grhapateh), vii. 67. putraka, iv. 60. putra-kāma, adj., viii. 81; f., -ā, 82, 84. putra-kāmyā, iv. 24. putra-tā, iii. 115. putra-sata, vi. 28, 34. putra-śoka-paripluta, vi. 28. putrikā, iv. 110. punar-graha, ii. 97. pura, viii. 33. puramdara, iv. 76; v. 137; vi. 81, 104. Puramdhiyā, iii. 79. puras with √kr, vii. 76; with √dhā, v. 18; vii. 87; viii. 6. purastāt, viii. 123. purā, adv., v. 77; prep. with abl., ii. 9: vii. 120. purī, pl., vii. 52. purīṣa-pada, viii. 102. Purumīļha, v. 61, 68, 80. purusa (see medha), ii. 153. purusa-vigraha, v. 68. purusa-sūkta, vii. 143. Purūravas, i. 124; ii. 58; vii. 147. purodhātr, v. 6. purodhās, vi. 149. purohita, iv. 106; v. 14, 15, 126; vii. 85. puskara, v. 154, 155. puspavat, f., -ī, vi. 56. pusyat, pres. part., ii. 63. √pū: punāti, vi. 142. √ pūj: prati-, iv. 115. pūjayitvā, v. 79. pūjā, v. 62.

pūta, vi. 143. pūraņārtha, ii. 90. pūruṣād, ii. 111. pūrna, iii. 95, 96 (B). pūrva, f., -ā (tvac), vi. 106. pūrva-ja, vii. 73. pūrva-yuga, iv. 36 (v. r.). pūrvayugīna, iv. 36. pūrva-sambhūta, iv. 13. pūrvāpara, vi. 142. pūrvāparī-bhūta, i. 44. Pūṣan, i. 82, 118; ii. 2, 4, 10, 63; iii. 95, 96 (B); v. 148. pṛthak-karma-stuti, vi. 70. prthaktva, i. 95; ii. 28, 71; iii. 49; v. 128. prthak-prthak-stuti, adj., iii. 40. prthak-stuti, adj., iii. 42, 43; f., iv. 42. prthag-devata, iv. 124. prthivī, i. 112, 129; ii. 11, 74, 81; vii. 53. prthivī-jāta, vii. 72. pṛthivī-sthāna, i. 105. prthivy-agny-āśraya, i. 120. prthivy-ādi, vii. 52. Prthu-śravas, vi. 79. Prśni-mātr, adj., v. 71. Prśni-sūkta, v. 113. pṛṣatī, *pl.*, iv. 141. Prsadhra, vi. 85. prsta, v. 36. prsta-vat, v. 71. prstha, v. 75. Paijavana, v. 162. paitāmaha, vii. 148. paurusa, ii. 15; (sūkta), vii. 143; f., -ī, viii. 109. Pauloma, pl., vii. 53. Paulomī, viii. 63. pausņa, iii. 108; v. 118; vi. 43; vii. 8, 23; f., -ī, v. 114; vi. 71, 74.

pausna-sāvitra-saumya, iv. 125. prauga-devatā, ii. 135. prakarana, ii. 93, 96, 118. prakalpita, iii. 89. prakāśa, ii. 65; v. 22. prakāśayat, v. 22; vi. 59. prakīrtana, iv. 30. prakrta, iii. 127. prakṛti, ii. 108. prakriyā, i. 95. praksipya, iii. 132; vi. 88, 105. pragātha, iii. 111; vi. 35, 38, 43, 50, 80, 84. pracodita, v. 75. pracyāvayat, pres. part., ii. 59. √prach, v. 69; vi. 137; viii. 26, 27, 33. prajā, ii. 27; iii. 1; pl., ii. 46; vii. 157; viii. 1, 3, 4, 18. prajā-kāma, v. 97; viii. 18. Prajāpati, i. 62, 83, 125; ii. 124; iii. 69, 72, 88 (B); v. 44, 97, 100, 101; vii. 17, 48, 137, 141; viii. 102, 127. Prajāpati-tas, vii. 50. Prajāpati-devata, viii. 108. prajārthin, iii. 32. Prajāvaj-Jīvaputra, du., v. 92. Prajāvat, viii. 80. pranava, viii. 123. pranīta, vii. 67. prati-grhya, iii. 150; v. 35. pratipūrvaka, v. 90. pratiyoga, iii. 52. pratirādha, i. 37, 55. pratiloma, ii. 9. prativākya, i. 37, 50. pratiședha, i. 38, 52; ii. 92. pratihāra, viii. 123. pratīcī, vii. 115. pratīcīna, vii. 18. pratnavat, f., -ī, vi. 46.

pratyaksa, i. 11; viii. 129. pratyavaroha, i. 102. pratyākhyāta, v. 60. pratyrcam, ii. 146, 151; iii. 34; vi. 1; viii. 81, 91. prathama (svara), viii. 112, 114. pradarsita, v. 25. pradāya, vii. 99. pradista, iii. 48, 49, 81, 141; v. 11. pradhāna, i. 78; ii. 99; iv. 4, 5; v. 96; viii. 99. pradhāna-guna-bhūta, v. 96. pradhāna-tas, v. 110; vii. 116. prapadyamāna, vii. 131. prapanna, vi. 152. prabodha, vii. 55. prabhava, i. 61. prabhā, vi. 126. prabhāva, i. 34; viii. 34. prabhutva, ii. 6; vii. 60. prabhūta, vii. 60. pramāda, i. 38, 56. pra-yat, pres. part., vii. 19. prayatna-tas, viii. 24. prayāja, vii. 74; viii. 103. prayāta, v. 72. prayukta, ii. 69. prayunjāna, viii. 134. prayoga, i. 90; v. 94; vii. 18, 110, 154; viii. 124. prayoga-tas, i. 59. prayoga-vid, i. 12. pralaya, i. 61. pralāpa, i. 37, 55. pravaksyat, v. 73. pravargya, v. 35. pravalhikā, i. 35, 57. pravāda, ii. 18; pl., iii. 46, 65 (A); iv. 32, 107. pravāda-bahula-tva, iv. 43. pravibhajya, ii. 106.

praviśya, vii. 47. pravvathita, v. 18. praśamsā, i. 35, 48. praśasya, fut. part. pass., iii. 3; gerund, praśāsya, iv. 95. praśna, i. 35, 50. prasanga, abl., iii. 47, 52, 68; iv. 19, 28, 81; v. 142; vi. 72; inst., iii. 53. prasangaja, iii. 28. prasanga-tas, v. 171. prasanga-parikīrtana, i. 22. prasanna, v. 19; vi. 89. prasādya, v. 18, 50, 125. prasūti, i. 96; iii. 30. Praskanya, vi. 85. prastāva, viii. 122. Prastoka, v. 124. prasvāpin, f., -ī, vi. 2. praharsita-manas, vi. 60. prahita, iv. 25; vi. 149. prahrsta, iv. 3. Prahlāda-tanaya, vii. 53. prahva, iv. 71; v. 76; vi. 54; viii. 4. prāuga, adj., iv. 92; f., -ī, vi. 17. prāk, prep. with abl., iii. 10; viii. 21. prāc, f., -ī, vii. 115. Prājāpatya, iii. 69; v. 143; viii. 22, 41, 64, 80. Prājāpatya āsvamedhika, ii. 153. prānjali, v. 51; vi. 38. prāñjali-sthita, viii. 4. Prāṇa, ii. 35; iv. 39, 40. prāṇa, vii. 71; pl., vi. 144. prāṇa-dṛṣṭi, viii. 135. prāņa-bhūta, ii. 51. prāṇa-vat, vii. 82. prāna apāna, du., vii. 126. prātaḥ-savana, i. 115. prādāya, iii. 24. prādur with vas, v. 67; vii. 45, 63.

prādhānya, i. 6, 75; ii. 138; iii. 7; vi. 17; viii. 60. prādhānya-tas, v. 107; viii. 62. prāyaśas, iii. 151. prāyaścittārtham, viii. 69. prāsāda, vi. 56. prāsta, v. 17. priya, n., vii. 149. priyakāmyā, vi. 149. priyatva, iv. 70. prīta, iii. 103; v. 71, 137; vi. 104; vii. 46, 76, 77, 100; viii. 8. prīta ātman, iv. 55. prīti, iv. 1; vii. 149, 150. preta, vii. 13, 15, 18. preta anugamana, vii. 14. preta āśis, vi. 158. prepsu, viii. 13. praisa, i. 35, 57; ii. 152; iii. 36; viii. 100, 103. praisa-gata, ii. 154. praisa-sūkta, ii. 152, 154. Phala, viii. 134. phala-pradarśana, iii. 151. Baddha, vi. 14; f., -ā, vii. 135. baddhvā, iv. 21; vi. 88. badhyat, pres. part., v. 134. √bandh: prati-: abadhyata, vi. 14. Bandhu-prabhṛti, pl., iii. 59; vii. 86. babhru, v. 33. √barh: ni: barhaya, iv. 69. barhis, i. 107; ii. 148; iii. 5. bala, i. 87; ii. 25; iii. 62; iv. 113, 132; vi. 114. bala-kāma, iii. 32. bala-kṛti, i. 87. bala-pușți-kara, viii. 32. balavattara, v. 94.

bala-vitta, du., iii. 61. bahu, loc. pl., i. 13; iii. 82. bahutva ekatva-laksita, iii. 35. bahu-devata, i. 75; iv. 7. bahu-daiva, iii. 80. bahu-daivata, ii. 128, 133; iii. 41, 43, 128; vi. 84. bahudhā, iv. 143; v. 39, 151. bahu-prakāra, i. 19. bahu-pradhāna, iv. 8. bahu-rūpa-tva, vi. 55. bahu-vat, iii. 82; iv. 107, 108. bahuvat-stava, iii. 89. bahu-vidha, v. 63. bahu-vrīhi, ii. 105. bahu-śas, iv. 8; vi. 157. bahv-eka-dhātu-ja, ii. 103. bādhitum, vii. 54. bādhyamāna, vii. 55. bārhaspatya, iv. 9, 124; vi. 25. bāla, iv. 120. bāla-bhāva, iv. 3. Bāṣkala, pl., viii. 85. bāhuśrutya, viii. 130. bāhya\* (mantra), v. 24. bibhyat, pres. part., iv. 89. buddhi, viii. 130. buddhvā, v. 70; vii. 57. √budh: budhyeta, iii. 48; abudhyata, v. 69; bubudhe, vi. 100, 150. caus., bodhaya, vi. 37. anu-, iv. 115; vi. 36. budhna, v. 166. budhnya, v. 166. Brbu, v. 108. brhat (stotra), viii. 78; (Sāma), i. 131. brhatī, viii. 105. Brhaduktha, ii. 131; iii. 55. Brhaspati, i. 82, 122; ii. 3, 39; iii. 86, 133, 137, 156; iv. 12, 13; v.

102; vi. 110, 112, 116; vii. 137.

Brhaspati-pracodita, iii. 136. Brhaspati-stuti, iv. 85. bodhita, viii. 7. brahma-karman, v. 158. brahma-cārin, iv. 59. Brahma-jāyā, ii. 82; viii. 36. Brahmanas-pati, i. 122; ii. 2; iii. 66, 71. brahman, n., supreme soul, i. 62; ii. 40, 119; vii. 109; viii. 140; prayer, iii. 18; viii. 93; priestly caste, v. 126; m., priest, v. 125; vii. 70. brahmarşi-tā, iv. 95. brahma-vādin, f., -ī, female seer, ii. 84. brahma-han, vi. 152. brāhma, ii. 125; viii. 98; f., -ī, iv. 113; vi. 152; viii. 109. Brāhmana, n., i. 41; v. 25, 157; vi. 117, 129; vii. 72; viii. 100, 110; m., v. 158. brāhmana-kumāra, v. 15. brāhmaņa-śāsana, vii. 14. brāhmaņaspatya, iii. 107. Brāhmaņa ukta, v. 11. bruvat, vi. 20. √brū: abrūtām, iii. 21. nir-: brūyāt, ii. 106. Bhakta, iv. 25.

Bhakta, iv. 25.
bhakti, i. 6, 73, 76, 77.
bhakti-tas, v. 172.

√bhakṣ: bhakṣayet, vii. 31.
bhakṣayitvā, vi. 103.
Bhaga, ii. 10, 62; v. 147; vi. 8; vii.

114; viii. 128.
Bhaga-daivata, v. 169.
bhaga antara, vii. 46.

√bhaj, i. 5, 18, 78, 88, 113; ii. 73, 74, 76, 80, 81; iii. 14; vii. 65, 143.

vi-, vii. 112; viii. 29.

√bhan: bhanyate, iii. 54.

bhayodvigna, viii. 35. Bharadvāja, ii. 63; iii. 128; iv. 98 (pl.), v. 102, 124, 137, 139, 140. bhartr, vii. 1, 47, 133. bhavat, pres. part., i. 61; m., v. 126. bhavisya, i. 40; iv. 29. bhavya, i. 40, 61. bhāga, m., iii. 89, 136; vi. 21, 22; viii. 29. bhāga, adj., iii. 45, 51; v. 167; f., -ī, iii. 98. bhāj (sūktasya), i. 100. bhāt, pres. part., ii. 63. Bhārata, v. 83. Bhāratī, iii. 13; v. 101. Bhārgava, ii. 51; viii. 70; f., -ī, iv. 11. Bhārmyaśva, vi. 46; viii. 12. bhāryā, v. 59; viii. 19. Bhāllaveyī, v. 159. bhāva, i. 75; iii. 21; iv. 59, 68, 73; vi. 38; viii. 21. bhāva-pradhāna, ii. 121. Bhāvayavya, iii. 150, 155, 156. Bhāvayavya-suta, iii. 143. bhāva-vikāra-ja, ii. 122. bhāva-vṛtta, ii. 86, 120; v. 87, 112; vii. 123, 140; viii. 46, 56, 59, 66, 91. bhāva-vṛtti, vii. 135. Bhāvya, iii. 140. √bhāş: abhāşata: abhi-, v. 100. prati-, iv. 12. bhāsayat, ii. 62. bhāskara, vii. 28. bhittvā, vii. 52. √bhid: bibhiduh, vi. 64; bhinddhi, vii. 149; abhinat, vii. 150. bhinna (sūkta), i. 20. bhişaj, vii. 154. bhīta, iv. 69, 89.

bhīma-parākrama, iv. 67. √bhuj: bhuñjate: upa-, viii. 115. bhurij, viii. 107. bhuvana, vii. бо. bhū, ii. 73; vii. 5, 93, 101. √bhū: bhūt, vi. 57, 90. sam-, perf., v. 150; vii. 6. 1. bhūta, perf. part., past, i. 40, 61. 2. bhūta, n., being, ii. 24; iii. 24, 30; vii. 128. bhūta-karana, viii. 85. bhūta-vat, iv. 29. Bhūtāmśa, viii. 18, 19. bhūti, iii. 32. bhūpati, v. 19. bhūmi, v. 111, 123; viii. 47. √bhṛ: bibharti, viii. 76. Bhrgu, v. 99; pl., i. 128; iv. 98; vi. 156; viii. 125. bhṛśam, adv., iv. 23. bhesajārtham, vii. 91. bhaisajya, viii. 64. bhoja, vi. 42; pl., iv. 98; viii. 23. √bhrāj: bhrājate, i. 93. bhrātr (madhyama), iv. 33; (yavīyas), iv. 112; (kanīyas), vii. 13; du., vii. 155; pl. (catvāraḥ), iii. 59; (trayaḥ), iv. 32 (B); vii. 89; (Marutaḥ), iv. 51; (vṛkṇāḥ), vii. 61; (pūrvajāḥ), vii. 73, 77. bhrū, viii. 113, 117. Makha, i. 115; iii. 45.

Makha, i. 115; iii. 45. mangala, i. 25, 32. ✓majj: majjati: ni-, iii. 24. majjā, vii. 79. maṇi, v. 123. maṇḍala, iii. 28, 116; v. 103; vi. 39, 130, 145.

mandūka, pl., i. 109; vi. 27. mata, iii. 122; v. 56. mati, iii. 144. matta, vii. 23. matsya, v. 152.  $\sqrt{\text{math}}$ : mathyati (=passive), iii. 62. mathyamāna, iii. 64 (B). √mad: mādayase, iv. 78. mad-grha, m. pl., vi. 55. mad-devata, vii. 74. mad-devatya, vii. 74. madhu, iii. 17, 19, 21, 96 (B), 123; iv. 126; vi. 145. Madhuchandas, ii. 126; iii. 57. madhya, iii. 116; loc. sing., iv. 134 (v.r.); viii. 113, 137. madhyamdina, ii. 9; vii. 121. madhya-bhāga, ii. 31. madhyama, i. 66, 69, 93, 94, 99, 130; ii. 26, 38, 41, 43, 45, 72, 85; iii. 76, 99 (Agni), 116, 120 (Agni); iv. 33; v. 10 (Agni), 35 (Agni), 43 (Vāc), 48 (Agni), 49 (Vāc), 88 (Pṛthivī), 166; vi. 11 (Agni), 128, 129, 155 (Yama); vii. 33 (Agni), 106, 107 (Vāc), 142 (Agni); viii. 39 (Agni). madhyama-sthāna, i. 103, 121; ii. 7; iii, 74. √man: manvate, i. 24; manyate, iii. 76, 112, 130, 155, 156; manyete, iii. 100; mene, iv. 4, 18. mana-āvartana, vii. 90. manas, v. 54, 55, 60, 65, 73; vii. 71, 82, 85; viii. 76, 132. Manu, ii. 12, 130; iii. 55, 121; vii. 2, 103, 107. manusya, pl., v. 9; vii. 68, 71. mano-vāg-deha-bhojana, pl., vi. 143. mantra, m., i. 80, 86, 87, 119; ii. 20, 21, 68, 101, 110, 112, 118, 132;

iii. 37, 46, 48; v. 58, 94, 95, 96; vi. 157; vii. 16, 45, 110, 138; viii. 109, 124, 131, 138; n., ii. 132; viii. 129. mantra-tas, vii. 17. mantra-darśin, i. 34; v. 66. mantra-drś, i. 1; v. 58. mantra-drsti, i. 3. mantra-daivata-vid, viii. 133. mantra-prayoga, v. 94. mantraya, den. verb: anu-: amantrayat, v. 128. upa-: mantrayām cakre, v. 20. mantra-vittama, ii. 122. mantra-vid, i. 22, 90; v. 93. mantravin-mantravittama, iii. 133. mandu, ii. 141; du., -ū, ii. 142. mandra (svara), viii. 113, 115, 119, 120. mandra-karsana-samyukta, viii. 113. mandra-sthāna-samāhita, viii. 120. manyamāna, iv. 121. Manyu, i. 123; ii. 52; iv. 134. manvāna, vi. 112. Mamatā, iv. 11. Mamatā-suta, iii. 56. Marīci, v. 143. Marut, pl., i. 83, 103, 117, 127; ii. 35; iii. 37, 74, 75, 107; vii. 105. Marut-pati, vi. 113. marutvat, iii. 94; iv. 56. Marud-gana, ii. 144; v. 67. Marud-gaṇa-pradhāna, ii. 141, 143, 144. mahat, viii. 140. mahartvij, vii. 113. maharşi, i. 81; v. 65; viii. 137. mahātapas, iv. 25. mahā-doṣa, iv. 119. mahā-dyuti, v. 147, 152. mahā-nagnī, i. 55. mahā-nadī, vi. 96.

mahā-nāmnī, pl. (rcah), viii. 98, 100. mahā-yajña, iv. 112. mahā-yaśas, v. 152. mahā-vīra, v. 34, 35. mahiman, v. 164. mahisī, v. 56, 63. mahendra, ii. 144. mahendra-sadana, iv. 76. mahauşadhi, viii. 56. √mā: pass., mīyate, v. 153. nir-: -mimīte, vii. 129. māmsa, iv. 29; vii. 78. mātā-putra, du., iv. 39. mātr, vi. 90; vii. 97. mātr-tva, vi. 38, 91. mādhyamika (gaṇa), iii. 25. māna, v. 153. mānasa, vii. 21; viii. 69. Mānya, iv. 52; v. 153. mānyava, vii. 117. māmaka, vii. 44. māyā, ii. 42. māyā-bala, vii. 88. māyā-bheda, viii. 75, 76. māyāvin, vii. 86. Mārīca, v. 143. māruta, iii. 107 (MSS.). mārutaindra, iv. 44. mās, loc., māsi māsi, ii. 52. māsa, ii. 56 ; iv. 34. māsa-kṛt, ii. 112. māsika, ii. 56. māhātmya, i. 70. māhitra (sūkta), viii. 86. mita, measured, viii. 109. mitāksara, ii. 90, 92. Mitra, i. 123; ii. 4, 48; v. 147, 148; vii. 114. Mitrātithi, vii. 35. Mitrāryaman, du., vi. 81. Mitrā-varuņa, du., i. 83; iii. 94.

Mitrā - varuņa - dakṣa amśa - tuvijāta bhaga aryaman, pl., iv. 82. mitrī-kṛtya, ii. 48. mithuna, vi. 162; vii. I. √mī: mīyante: pra-, iv. 120. mīna, vi. 88. mukha, v. 1; vi. 102, 151. mukhya, iii. 37. mukhyatama, ii. 8. √muc: mumucuh, vi. 89. pra-: mocire, vi. 15. mud, f., v. 53. Mudgala, vi. 46; viii. 12, 90. mudhā, vii. 43. muni, iii. 106, 115; v. 144; vii. 47. muni-sattama, viii. 18. musala, iii. 101. musalolükhala, du., i. 113. √muh: mumoha, vii. 88. muhūrta, iv. 66; v. 149; vii. 157. mūrta, ii. 32. mūrtimat, vii. 146. mūrdhan, iv. 60, 120; viii. 112, 116. mürdhanvat, ii. 18. mrga, iv. 89. mrta, vii. 35. mṛta-patnī, vii. 13. mṛta-śiṣṭa, vii. 11. Mrtyu, i. 122; ii. 59; vii. 10, 16. √mrs: mamarşa, iv. 13. megha, iv. 41 (B); v. 166. medas, vii. 78. medha (puruṣasya), ii. 153. medhā, ii. 84. Medhātithi, ii. 64,130,155,157; iii. 55. medhā-sūkta, viii. 58. medhya (aśva), iv. 27. maitra, f., -ī, iv. 17, 123. maitrāvaruņa, ii. 127; iii. 105; iv. 125; f., -ī, vi. 65, 72, 124.

```
Maitrāvaruni, v. 160.
maithuna, iv. 12; vi. 154; vii. 4, 133.
mohita, vii. 54.
Yaksa, vii. 68.
yakşma-nāśa, vii. 154.
yakşma-nāśana, viii. 64, 68.
yakşma-nāśin, f., -ī, vii. 133.
yakşyamāna, v. 50.
√yaj, pres., viii. 111; fut., vi. 21;
  perf., vii. 59; viii. 7; caus., v. 53;
  viii. 5.
yajat, vi. 58.
yajamāna, vi. 72; vii. 70; viii. 80.
yajus, ii. 152, 153, 154; viii. 110, 130.
yajña, iii. 136; v. 158; vii. 31, 74, 77,
  113; viii. 130, 135.
yajñārtham, vii. 143.
yajñiya, vii. 72.
yajvan, vi. 73, 74.
√yat: yateta, ii. 119.
yathā-kramam, ii. 71.
yathā-nyāyam, ii. 23.
yathā-rūpam, vii. 138.
yathā-vākyam, ii. 122.
yathā-vidhi, viii. 6.
yathā-sthānam, ii. 72; vii. 52.
yadrchayā, v. 99.
yad-daivata, viii. 103.
√yam: yachati, iii. I.
     pra-: ayachat, ii. 25; vi. 162.
Yama, i. 123; ii. 11, 47; iii. 58; vi.
   154, 155, 157, 158, 159, 163; viii.
  48.
yama, twin, vi. 163.
Yama-putra, ii. 60.
Yama-Yamī, du., vi. 163.
Yamī, i. 128; ii. 77, 83; vi. 154.
yava, vi. 58.
yavistha, vii. 61.
yavīyas, iv. 112.
```

```
yaśasvinī, iv. 57; v. 54.
yahu, iii. 64 (в).
√yā:
     abhi-: ayāt, vi. 110; vii. 104;
       ayus, vii. 90; viii. 20.
√yāc: ayācatam, iii. 20.
yācnā, i. 35, 49.
yājamāna, adj., vii. 138.
Yājñika, pl., viii. 99.
yājya, v. 55.
yājyā, ii. 138.
yājyārcita, v. 64.
yāt, pres. part., viii. 87.
yāthātathya, i. 4.
yādrchika, i. 30.
yādṛś, vii. 134.
yāvat, adj., viii. 19.
yukta, iv. 24.
yuga, vi. 105.
yugapat, v. 98; vi. 54; viii. 37.
yuga-paryanta, adj., viii. 98; -m, adv.,
  iii. 24.
yugma, iv. 44; vii. 30; viii. 29.
√yuj:
     ni-: ayojayat, v. 74.
     pra-: yujyante, vii. 15; yunkte,
       viii. 131.
     sam: yojayet, i. 118.
yuddha, iv. 131.
yuddhādi, v. 134.
yuddhopakarana, v. 128.
yudh, v. 124, 125; vii. 63.
yudhyat, pres. part., viii. 13.
yuyutsu, v. 135.
yuva-kāmyā, vi. 77.
yuvam: acc., yuşmān, viii. 27.
yūpa, iv. 101.
yūpavat, iii. 28.
yoga, vii. 88, 109; viii. 84, 130, 136.
yogitva, iii. 115.
yotsyamāna, vi. III.
```

yoddhr, v. 127. yodhayat, *pres. part.*, iv. 132. yoni, i. 62; viii. 140. yaupa, f., -I, iv. 100. yauvana, vi. 55; vii. 44.

Rakṣas, viii. 115. rakso-bhūta, vi. 34. rakso-han, vi. 134. rajata, vii. 78. rajas, pl. (trīṇi), ii. 63. raņa-devatā, v. 131. rati, vi. 55. ratna, v. 123; vi. 52. ratha, i. 84, 110; iii. 86, 95, 147, 149; v. 14, 15, 123; viii. 12, 35. ratha-gopa, v. 131. ratha-chidra, vi. 105. Rathamtara, i. 116; viii. 78. Ratha-prostha, vii. 85. Rathavīti, v. 50, 73, 74, 77. Rathaspati, viii. 127. rathābhimarśana, v. 112. rathītara, iv. 73. rapas, vii. 95; viii. 50. √rabh: rebhe: ā-, vii. 54. √ram: ramaye, vi. 54. ramya, v. 75. rayimat, iv. 72. rava, ii. 35, 42. ravi, iii. 10, 17. raśmi, i. 63, 68, 94; ii. 62, 67; iii. 17; iv. 38; v. 130; pl. (sapta), iv. 33. rasa, i. 68; ii. 32; vii. 127. rasādāna, ii. 6. Rasā-pāra-nivāsin, viii. 24. rahasya, vi. 129. rahah-samyoga-kāmyā, iv. 57. Rākā, i. 128; ii. 78.

Rākā-Sinīvālī, du., iv. 87. rākṣasa, pl., v. 145; vii. 68. rāksoghna, vi. 28. rākṣoghna āgneya, viii. 40, 65. rājan (Varuņa), vi. 14, (Nāhuṣa) 20, (Kurunga) 44, 138. rāja-putra, vii. 155, 156. rāja-putrī, v. 53, 54. rāja-yakṣma-han, viii. 64. rājarṣi, iii. 54; iv. 98; v. 29, 50; vi. 51; vii. 2, 147. rājñī, iv. 2. rājya, vii. 54, 157; viii. 1, 4, 5. rātri, iv. 132; v. 84; vi. 11. Rātri-saṃstāva, iii. 105. Rātrī, i. 112; ii. 74, 84; v. 74, 75; viii. 44. Rātry-uṣas, du., iii. 138. √rādh: rādhyate, viii. 98. rāstra, viii. 2 (v. r.). rāsabha, iv. 141. Rāhūgana, ii. 45. riktha, iv. 111. √ribh: ribhyate, iii. 96 (B). riramsu, iv. 58, 59. rukma, v. 72. rukma-vaksas, v. 68. √rud: arodīt, ii. 34. Rudra, i. 103, 122; ii. 4, 33; pl., i. 127; v. 47; viii. 128. Rudra-patnī, v. 46. Rudra-sūnu, v. 69. ruvat, ii. 59. √ruh: rohati, vii. 13. adhi-, ii. 67. ā-: ruroha, vii. 4. rūdhi-gata, ii. 102. rūpa, form, ii. 119; iii. 76; iv. 18; viii. 111; grammatical form, ii. 158; iii. 4. rūpa-kṛt, i. 84.

Rausama, v. 34.

rūpavattā, vii. 45. rūpavad-bhārya, ii. 107. rūpa-vikartṛ, iii. 25. rūpa-vīrya, pl., iv. 134. rūpa-sampanna, iii. 144. retas, iv. 111; v. 149. raivata, ii. 13. roga-ghna, iii. 113. rogāpanutti, iii. 114. Rodasī, i. 129; ii. 78, 143; du., i. 83, 113; iv. 6, 98; vii. 94, 95, 126; viii. 125. roman, iv. 2; vii. 78. Romaśā, ii. 77, 83; iii. 155, 156. roha, i. 102. rohit, pl., iv. 140. raudasī, v. 117. raudra, iii. 139; v. 173; f., -ī, iii. 108; raudra-saurya ausasa, iv. 99. raupya, vii. 52.

√laks, v. 154; vii. 140. upa-, i. 12; viii. 79. laksana-sampad, i. 11. laksita, viii. 81. labdha-vat, perf. part., v. 66. labdhāsu, vii. 102. √labh, vi. 68; vii. 50; viii. 18. upa-, iii. 134; iv. 52. lākṣa, adj., viii. 51 (v. r. lākṣā). Lākṣā, i. 129; ii. 84. lāba, adj., viii. 40. linga, i. 45, 86, 87; ii. 96, 97, 100, 102, 118; iii. 110; viii. 21, 81, 104. linga-tas, i. 20; iii. 39; vi. 69. linga-bhāj, iii. 111. linga-vākya, v. 93. linga-vākya-vikāra, vii. 108 (B). lingokta-daivata, iv. 129; viii. 65.

Luśa, ii. 129; iii. 55. loka, pl., i. 130; ii. 62; vii. 127; (trayah), i. 90, 101; ii. 50; vi. 121; du., i. 92. loka adipati, pl. (trayah), i. 73. loka adhipati, pl. (trayah), viii. 121. lopa, ii. 116. Lopāmudrā, ii. 83; iv. 57. laukika, ii. 101. laukya, i. 4. laulya, viii. 31. Vamšaja, vi. 39, 58. vamśya, vi. 142. vaktu-kāma, vii. 84. √vac: vakṣyāmi, i. I; iv. 32 (B); (mā) vocah, iii. 19; ūca, vii. 66; ucyate, iii. 153 (A). pra-: vaksyāmi, i. 85. prati-: ūcuh, vi. 21. vacana-linga, du., i. 43. vajra, i. 84, 87; iii. 23; iv. 5; vi. 82, 123, 150; vii. 25, 149, 150. vajra-dhrk, vii. 32. vajra-samstava, vi. 120. vajrin, iii. 23, 115. √vad: vadati, iv. 17. abhi-: vadanti, viii. 96; avādayatām, v. 65. vi-pra-, iv. 10. sam -: ūde, ii. 85; ūdire, iv. 105; vi. 89; vii. 81. √vadh: (mā) vadhīḥ, iv. 52; vadhīt, iii. 21. vadhū, iii. 147; vi. 51; vii. 131, 132. vadhūmat, iii. 149. vana, vi. 35, 101, 138; viii. 2; vanānām (pati), iii. 26. Vanaspati, i. 66, 109; ii. 150; iii. 26, 27 ; vii. 62. √vand: vavande, iv. 2.

√vap: nir-: upyate, i. 78, 119; vapante, ii. 16. vapus, iv. 66. vayas, bird, v. 146. vara, boon, iii. 24; iv. 71, 74; vi. 54; vii. 50, 65, 76. vara-dāna, vii. 132. varistha, vii. 87. Varisthā, v. 144. Varuna, i. 117, 118, 122; ii. 2, 4, 11, 32; v. 98, 147, 148; vii. 114. Varuna-daivata, vi. 93 (v. r. -devata). Varuna-mitra-deva, iv. 6. Varuņānī, iii. 92. Varuna aryama-mitra, pl., iii. 107; vi. 50; viii. 86. Varuna indra agni-soma, pl., viii. 41. varga, i. 5; ii. 85, 86, 87; vii. 116. varna, letter, ii. 116; caste, vii. 15. varņa-gotra ādika, iii. 145. varņa-gotra avirodha, iii. 144. varna-samghāta, ii. 117. vartantī, pres. part., vi. 137. vartin, f., -ī, iii. 12. varmin, v. 129. varsa, n. pl., vii. 42. varsa-sahasra, vi. 20. varṣā, pl., ii. 13. varsistha, ii. 67. Vala, vi. 64. vaśa, ii. 93. Vaśa, vi. 79. vaṣaṭ-kāra, vii. 61; viii. 111. √vas: vasati, iii. 134; uvāsa, vii. 43; ūṣatuḥ, vi. 35. ni-, vii. 147. vasat, pr. part., vi. 36. vasati, f., the root vas, v. 156. vasanta, i. 115. vasantī, pres. part., vi. 40.

Vasistha, ii. 62, 130; iii. 128; iv. 98, 119; v. 150, 151, 154, 157, 158, 163; vi. 11, 34. Vasistha-dvesin, f., -ī, iv. 117. Vasistha-śāpa, vii. 59. Vasistha agastya, du., v. 164. vasu, n., v. 63, 139; vi. 85. Vasu, m. pl., i. 116; ii. 12; viii. 125. Vasukarņa, iii. 55. Vasukra, vii. 30. √vah, vi. 21, 22; vii. 65. ā-: avāhayat, iii. 133. vahana, i. 119. vāk-pūrva, viii. 111. vāk-prāṇa, du., iv. 39. vākya, ii. 88, 89, 100, 117; viii. 68. vākya-ja, ii. 104. vākyārtha-nirņaya, ii. 117. vākyārtha-darśanārthīya, i. 41. vāk-sūkta, viii. 43. vāg-devatya, ii. 125; viii. 122. vāg-vidvas, vii. 111. vāc, i. 74, 128; ii. 39, 44, 50, 72, 76, 79, 81, 84, 138; iii. 12, 14; iv. 36, 39, 72, 85, 113, 114, 115, 116; v. 2, 98, 100; vi. 121, 152; vii. 71, 106, 107; viii. 8, 76, 91. Vācaspati, i. 125; ii. 44; iii. 71. vācya, i. 62; ii. 96. Vāja, iii. 83; vi. 135. vājin, vii. 3; pl., ii. 12; iv. 141, 142. vājina-daivata, v. 167. Vāta, i. 125; ii. 5. Vātajūti, viii. 127. Vāta-deva, viii. 49. vādhūya, vii. 134. Vādhryaśva, ii. 155. vāma, iv. 33. vāma-tas, iv. 89. Vāmadeva, ii. 40; iii. 57; iv. 132. vāyavya, i. 87; ii. 127; viii. 49 (v.r. A).

Vāyu, i. 5, 68, 69, 82, 122; ii. 2, 4, 16, 32, 124; iii. 94. Vāyu-devata, viii. 108, 122. vār, water, iv. 38. vāruņa, iii. 98; (jana), vi. 13. Vāruņi (= Vasistha), vi. 24, 33. Vārašikha, pl., v. 124, 125, 136, 137. vārisākapa (=Vārsākapa), ii. 69. vārya, iv. 74. vārsasahasrika, vi. 22. vārsākapa, vii. 141. vārsika, viii. 6. √vāś: vavāśa, iv. 93. vāsatīvara, v. 149. vāsas, iv. 30, 41 (B); vi. 52; vii. 132. Vāsistha, pl., v. 159. vāstu, ii. 43. Vāstospati, i. 123; ii. 43; vi. 48. vāstospatya, vi. 2. vāhana, i. 74; iii. 85; iv. 143. vāhanārtha, iii. 147. vimsati, ii. 94; v. 30. vikarsa, viii. 120. vikāra, ii. 121; vii. 108 (B). Vikunthā, vii. 49. vikramya, vi. 122. vikrīnat, pres. part., iv. 133. vigraha, ii. 106, 112. √vic:

vi-: vecayanti, ii. 94.
vicikitsita, ii. 141, 144.
vicetana, iv. 113.
vichandas, viii. 109.
vijana, vi. 99.
vijara aroga, vii. 47.
vijnāna, iii. 137; vii. 110.
vijnāya, vii. 3.
vitata (yajnā), v. 53.
vitta, ii. 30.

√1. vid, to know:
adhi-: vetti, ii. 30.

 $\sqrt{2}$ . vid, to find: anu-, vii. 112. Vidathi, v. 102. vidita, i. 33; viii. 76. viditvā, iv. 1; vi. 38; vii. 4; viii. 28. vidyā, iii. 142. vidyut, i. 54, 94; ii. 33. vidvas, vii. 112, 113. Vidhātṛ, i. 126; v. 147; viii. 70, 126. vidhi, v. 94. vidhi-dṛṣṭa, iv. 77; v. 24. vidhi-vat, vi. 114. vidhūya, vii. 77. Vinatā, v. 144. vināśana, ii. 121; viii. 50. viniksipya, v. 84. viniyoga, vii. 113; viii. 10. vinirjita, v. 125. viniścaya, iii. 29. Vipāt-chutudrī, du., iv. 106. Vipāś, i. 114. vipula, v. 70. viprakṛṣṭa, ii. 100. vipravāda, ii. 131. viphala, v. 82. vibhakta, iv. 6. vibhakta-stuti, iii. 41, 82. vibhakti, i. 43, 45; ii. 94. vibhajya, vii. 120. vibhava, vii. 132. vibhāga, ii. 20. Vibhindu, vi. 42. vibhu, vi. 113. vibhūti, i. 71; iii. 123; iv. 37. vibhūti-sthāna-janma, i. 96. vibhūti-sthāna-sambhava, i. 104; ii. 20. Vibhvan, iii. 83. Vimada, iii. 128. vimāna, i. 121. viyogārtham, vii. 149. virāga, vii. 132.

virāj, viii. 107. vilapat, pres. part., vi. 33. vilapita, i. 36. vilāpa, i. 53. vivara, vi. 123. Vivasvat, ii. 47; v. 147; vi. 68, 162, 163; vii. 2, 4, 7, 119; viii. 127. Vivasvat-suta, vi. 154. vivikta, iii. 20. vivicya, viii. 139. vividha, iv. 31; v. 139; vii. 50. vividha āyudha, pl., vii. 111. √viś: viśati, viii. 140. ā-: aviśat, viii. 2. praā: avišat, vi. 12; vii. 62. upa-: viveśa, v. 22. ni-, caus., ii. 100. viśati = the root viś, ii. 69. viśasya, iv. 30. viśesa, ii. 109. viśesa-tas, vii. 138. viśesa-vācin, ii. 110. viśva, ii. 134; pl., viśve (scil., devāḥ), ii. 12; vii. 41; (devāḥ), i. 84; iii. 95; iv. 98; v. 97, 155; vii. 76; viii. 106; (divaukasas), vii. 118; viśvān (devān), iii. 44; viśvaih, iii. 60; (devaih), viii. 62; viśveṣām, iii. 6; viii. 106; (scil., devānām), viii. 10. Viśva-karman, i. 123; ii. 49; vi. 56. viśva-bhaisajya, adj., viii. 50. viśva-rūpa, iv. 142; vi. 152. viśva-rūpa-dhṛk, vi. 149. viśva-linga, ii. 128; iii. 33, 42, 43. Viśvavārā, ii. 82. Viśvā, v. 144. viśvātman, iv. 121. Viśvānara, i. 127; ii. 66. Viśvāmitra, ii. 48, 131, 157; iv. 105, 115, 118.

Viśvāmitra-vacas, iv. 108. Viśvāvasu, vii. 130. viśve-deva-gaṇa, pl., iii. 136. viśveśa, viii. 140. vișa, vii. 44. visa-ghna, iv. 64. visaya, i. 120; viii. 107. visa-šankā, iv. 64. visnāti = the root vis, ii. 69. Viṣṇu, i. 82, 117; ii. 2, 11, 64, 70; iii. 59; v. 148; vi. 122, 123. Visnu-nyanga, v. 90. visamvāda, v. 95. visarga, iv. 38. visrjat, pres. part., i. 93; ii. 58. vistara, i. 79, 80. vistāra, viii. 32. vispasta, viii. 88. vismaya, i. 38, 57. vismita, v. 69. Vihavya, ii. 131; iii. 57. vihita, viii. 135. vihīna, vii. 150. vīdvanga, iii. 147. vīrya, vii. 54, 60. vīrya-vat, v. 149. √vr, to choose, v. 33, 51; vi. 38, 54. vrkna, vii. 61. vrkta-barhis, i. 65. vrksa-dronī, v. 83. √vrt: anu-: vartante, iii. 6. upa-: varteta, vi. 145. ni-: avartata, v. 60; vartetām, v. 61. pari-: vartate, i. 120. vṛta, iv. 23; vii. 151. vrtta, v. 60. vṛtti, ii. 109. Vṛtra, ii. 6; vi. 112, 121, 122. Vṛtra-bhayārdita, vi. 109. Vṛtra-śankā, vii. 113.

Vrtra-han, iv. 126; vi. 110. vrddhi, ii. 121. Vrśa (Jāna), v. 14, 18, 19. √vṛṣ: varṣati, i. 68; iv. 34; vii. 24; vavarsa, viii. 2. vṛṣan, ii. 66, 67; vii. 141. vṛṣabha, i. 111; iii. 148; vi. 52; viii. 12. Vṛṣākapāyī, ii. 8, 10, 80; vii. 120. Vṛṣākapi, ii. 10, 67, 68. vṛṣṭi, ii. 33. vṛṣṭi-kāma jjyā, viii. 5. vṛṣṭy-artham, viii. 9. vega, vii. 5. veda, v. 58; pl., ii. 44. veda-pitr, v. 58. vedārtha-tattva, vii. 110. vedi, vii. 32. √ven: venati, ii. 51. Vena, ii. 51. vevesti, the frequentative of the root vis, ii. 69. Vaikhānasa, ii. 29. Vaidadaśvi, du., v. 62. vaidika, i. 4, 23. Vaideha, vii. 58, 59. vaidyuta, iii. 77; viii. 44. vainya, viii. 41. vairāja, i. 116. vairūpa, ii. 13. Vairūpa, m. pl., viii. 37. vairūpya, i. 26. vaivāhika, vii. 138. vaividhya, i. 14, 16. vaiśvakarmana, vii. 117. vaiśvadeva, ii. 81, 125, 128, 132, 133; iii. 33, 42, 47, 51, 122, 131, 141; iv. 7, 8, 31, 42; v. 175; viii. 128; f., -ī, iii. 99; iv. 9, 123; v. 106, 174; vi. 133. vaiśvadevaka, ii. 127.

vaiśvadevata, viii. 123. vaiśvadevya, vii. 39. Vaiśvānara, i. 67, 97, 106; ii. 11; iv. 97, 102; v. 104; vi. 46; vii. 61. 142; viii. 127. Vaiśvānara-stuti, i. 99. vaiśvānarīya, i. 99, 102; iii. 117, 129; iv. 96; v. 161. vaisnava, iii. 93; viii. 102. vaispavya, viii. 102 (v. r.). volhr, iii. 50, 79. Vyamsa, vi. 77; vii. 58. vyañjana, ii. 116. vyañjita, i. 64. vyatikīrņa, ii. 104. vyatyaya, vi. 17. vyapekṣā, v. 24. vyapohitum, vi. 140. vyavasthita, ii. 34; vi. 111, 112; vii. vyasta, ii. 123, 124; iii. 14, 60; viii. 124. vyākhyāta, vi. 129. vyāptimattva, i. 98. vyāhṛti, ii. 123. vyāhṛti-daivata, ii. 123. vyutpatti, ii. 108. vyoman, i. 93; ii. 32, 42, 56; iii. 14; iv. 46, 66. √vraj: avrajat: anu-, iv. 3. vraja, viii. 27. vrajat, pres. part., ii. 52; iii. 143; iv. 117. vranita, iii. 135. vraścani, iv. 101. Samyu, v. 109.

Samyu, v. 109. √śams, iii. 2, 104, 140, 150; iv. 17; v. 140; vi. 53, 120, 139, 160; vii. 23, 96.

anu-: śamsati, i. 103. pra-: śamsati, iii. 101. √śak: aśakat, vi. 122. śaka, iv. 41 (B). śakata, v. 31; vi. 105, 138. śakuni, i. 109. śakti, ii. 32. Sakti, iv. 112. śakti-prakāśana, viii. 10. śakti-mat-tā, vii. 60. śakra, iii. 38; iv. 3, 70; vi. 53, 104, 114; vii. 29, 30. śakvarī, i. 131. śankha-nidhi, vi. 55. Sacīpati, iii. 20; iv. 74; v. 138; vi. 53, 137. Sacī-sahāya, iv. I. śata, iii. 148, 149; viii. 2. śata-kratu, iv. 46, 52; vi. 152. śata-dhā, iv. 120. śata-yojana, viii. 32. satarcin, iii. 114, 116. śatru, v. 127; vii. 60, 84. Samtanu, vii. 155, 156; viii. 1, 3, 6. śamnomitrīya, f., -ā, iii. 79. √sap: sapate, vi. 33. śaptu-kāma, vi. 37. Sabara, viii. 72. śabda, ii. 99, 109; iii. 80. śabda-rūpa, ii. 108. śamyā-mātra, v. 152. √śam: śāmayat: pra-, iv. 53. śarad, i. 115. śarīra, iv. 40; vii. 101. śarīra-pāta, vi. 89. śarīrin, f., -nī, v. 98. śarkara, vii. 79. śarma, ii. 46. Śaryaṇāvatī, iii. 23.

śalyaka, vi. 106.

Śaśīyasī, v. 61, 64, 80. Śaśvatī, ii. 83; vi. 40. √śas: śasyate, iii. 33; v. 175; vi. 108. śastra, i. 102; iv. 22; v. 175. śākinī, vi. 138. śākvara, i. 131. śānti, viii. 90. śānty-artham, vii. 15, 21, 94; viii. 87. śāpa, i. 39, 49; vi. 34. Sāriga, pl., viii. 54. Sāryāta, ii. 129; iii. 55. śālāmukhya, vii. 67. śāśvata, iii. 106; v. 126. √śās: anu-: aśāt, iv. 131; śāsati, 3. sing., vii. 37. ā-: śāste, v. 135; vi. 31; vii. 11, 12, 19, 134, 136; viii. 82. śāstra-vid, iii. 48. √siks, iii. 84; viii. 4. śitāman, ii. 114. śiras, iii. 21, 22, 23; iv. 22; v. 15; vi. 36, 150. śiśira, ii. 13. śiśu, v. 16; vi. 139. śisya, pl., iii. 83. śītauṣṇa-varṣa-dātṛ, vii. 28. śukra, iv. 12; v. 99, 151; vii. 5, 6, 78. śukra, adj., vi. 144. śukra-pratisedha, iv. 13. śukra-samkara, iv. 13. śukla, v. 80. śuci (Agni), i. 66; iii. 129. Sutudrī, i. 114. śuna, v. 8. śuna-devī, v. 7. Sunaḥ-sepa, i. 54; ii. 115; iii. 103. śunāsīra, sing., v. 8; du., i. 114; v. 8, 9. śubhas-pati, du., v. 84; vii. 43. śuśrūsu, vi. 142.

śūla-sthūnā, pl., iv. 30. śesa, viii. 50; pl., vii. 37. šaivala, vii. 79 (v.r.). śokaya, den. verb: vi: aśokayat, vii. 36. Saunahotra, ii. 40; iv. 78. śmaśāna, vi. 160; vii. 15. śyāva, iii. 147; vi. 52; pl., iv. 142; *f*., -ī, iii. 8. Syāvāśva, v. 52, 55, 56,60,64,65,69,72. śyena, i. 126; iv. 136. śyena-rūpa, iv. 126. śrad, *verbal prefix*, ii. 95. śraddhā, i. 112; ii. 74, 84. śravana, iv. 119. śrāddha, *adj.*, viii. 58. Srī, ii. 83. śrī-putra, pl., v. 91. Srī-sūkta, v. 91. √śru: śuśrāva, iii. 133; pass., śrūyante, vii. 72. śruta, iv. 120; v. 50; viii. 87, 135. Sruta-bandhu, ii. 53. Srutarvan, vi. 95. śruti, iv. 139; v. 23, 83, 159, 167; vi. 34, 148; vii. 62; viii. 138. śraisthya-karman, v. 156. śrotra, vii. 71. śrauta, iii. 142. ślāghā, i. 36, 53. śloka, ii. 42. śvan, iv. 126 ; vi. 12, 159. śvaśura, vii. 31. śvas, iv. 50.

Saţka, viii. 56. şaḍviṃśa, vi. 84. ṣaḍviṃśati, ii. 22. ṣaṣ (vikārāḥ), ii. 121. ṣaṣṭi (varṣāṇi), vii. 42. ṣaṣṭyupādhika, iii. 149. sastha, v. 103; (svara), viii. 119. salrea, iii. 27. solasarea, iii. 126. solhā, iv. 35.

Samyukta, vii. 84. samyogārtha, vii. 136. samvatsara, ii. 16; iv. 35; vi. 27. samvanana, iii. 59; iv. 53; viii. 32, 95. samvartayat, pres. part., ii. 61. samvāda, ii. 88; iv. 44, 47; v. 163, 164; vi. 154; vii. 29, 148, 153. saṃvijñāna-pada, v. 95. samvid, vii. 147. samśaya, i. 35, 51. saṃskārya-preta-saṃyukta, vi. 158. samstava, i. 117; iii. 109; iv. 27, 136; V. 172. saṃstavika, ii. 15. samstuta, ii. 2; iii. 36, 83, 110; iv. 6, 28. samstuta-vat, iii. 81. samstuti, i. 75; vi. 161. samsthā, iii. 82; v. 93. samsthita, v. 67. sakala, ii. 144. sakta, v. 55. saktu, vi. 103. sakhi, iv. 1; vii. 56. sakhitva, iv. 2, 75, 77. sakhī, vii. 151. sakhya, iii. 106; vii. 103. samkalpa, i. 37, 55. samkalpayat, pres. part., i. 54. Samkusuka, ii. 60. samkhyā, i. 45; viii. 13. samkhyāna, ii. 93. samgati, v. 77. samgrhītvā, ii. 47. samgrāma anga, pl., v. 136. sacaturdaśa, vi. 146.

√saj: asajyata: sam-, vii. 51. sajūr, iii. 46. sajosas (°sā įti), iii. 46. samjñapta-vat, iv. 29. samjñā, ii. 134; iii. 82; v. 93; viii. samjñāna, the hymn' samjñānam, 'viii. 95. samivara, i. 38, 56. sat, I, pres. part. with past part., i. 92; vii. 23. sat, 2, n., i. 62; ii. 120. sattra, v. 97, 149; vi. 22; vii. 59. sattra-sad, viii. 133. sattva, i. 23, 81. sattva-samgati, i. 29. Sat-pati, iii. 70. satya, ii. 40, 42. ✓sad: sīdati, sīdat: ava-, i. 90; iv. 113. vi ut-, caus., vii. 53. pra-, caus., viii. 3. sad-asat, du., viii. 140. Sadasas-pati, iii. 67, 70. sadasya, v. 159. sadrša, ii. 97; f., -ī, vii. 1. sadyas, v. 73. sanātana, vi. 144. sanāman, i. 91. samtāpa, i. 36, 52. samtyajya, v. 16. samdadhat, pres. part., vii. 128. samdhi, viii. 139. samnidhi, vi. 139. samnipāta, ii. 132. sapatna-ghna, viii. 69, 94. sapatna-nibarhana, viii. 92. sapatnī, vi. 57; viii. 63. sapatny-apanodika, viii. 57. saputra, v. 52, 53, 103. sapurohita, iii. 144.

sapta (ratnāni), v. 123; (svarāh), viii. 121. saptaka, vii. 51, 116. Saptagu, vii. 55, 56, 57. saptati, vi. 51. sapta-trmśattama, f., -ī, vi. 45. saptadaśa (stoma), ii. 14. saptarși, pl., ii. 11; iii. 58; viii. 123. sapti, iii. 50, 79. saphala, v. 85. sabar, iii. 85. sabar-dughā, iii. 85. sabhārya, iii. 143. samagra, ii. 76. samara, vi. 115; vii. 51. samasta, ii. 123, 124; iii. 14, 60; v. 175; viii. 110, 124. samasta artha-ja, ii. 104, 144. samā, viii. 2. samādāya, vi. 100. samāna-chandas, i. 16. samāna-dharmin, iii. 128. samāna-vayas, v. 68. samāmantrya, iii. 88. samāmnāya, i. 1. samāyāt, pres. part., v. 22. samāśrita, viii. 117, 118. samāsa, i. 79; ii. 28, 106. samāhita, viii. 120. samutthāya, iii. 24. samutpanna, vi. 62. samuddhṛtya, v. 85. samudra, ii. 11; vi. 138. samudra-gā, vi. 20. sameta, vii. 129. sampad, i. 11; ii. 158. sampravāda, iii. 155. sampreksya, iv. 94; v. 74. sambandha, pl., iii. 68. sambodhya, iii. 145. saṃbhava, i. 104; ii. 20; iii. 1. saṃbhūta, v. 151, 152; viii. 79.

sambhṛta, ii. 56. sambheda, iv. 106. sammata, iv. 119. sammantrya, v. 59. sammita, v. 153. sammoha, vii. 84. samyag-bhakti-didrksu, pl., iii. 73. sayūthya, iv. 28 (v. r.). Saranyū, ii. 10, 80; vi. 162, 163; vii. 1, 3, 4. Saranyū-devata, vii. 7. Saramā, i. 128; ii. 77, 83; viii. 25, 27, 28, 33. saras, ii. 50; iii. 23; vii. 150. Sarasvat, i. 123; ii. 51; iv. 39, 42; vi. 19. Sarasvatī, i. 128; ii. 51, 74, 76, 81, 135, 137; iii. 13; iv. 36, 39; vi. 22, 23, 24, 59, 145. sarpa, pl., vii. 72; viii. 115. sarpis, vi. 145. sarva (= entirely, with another adj.), iii. 103. sarva-karman, v. 158; viii. 124. sarva-kārya, vii. 128. sarva-gata, vi. 121. sarva-dṛktva, iii. 134. sarva-nāman, ii. 97. sarva-bhūta, n. pl., ii. 19. sarvabhūta-hana, vii. 44. sarva-ripra-pranodana, viii. 92, 93. sarva-veda, pl., v. 53. sarvānga-sobhana, v. 66. sarvāntara, ii. 69. sarvāvāpti, ii. 134. salaksana, vii. 3. salila, iv. 41 (B), 43; v. 155; vi. 88. savana, iii. 90; (tṛtīya), ii. 13; (madhyama), i. 130. savarcas, ii. 141. Savarnā, vi. 68.

Savitr, i. 84, 125; ii. 12, 62; iii. 88 (B), 98. Savya, iii. 114, 115. savrīļa, vii. 97. Sasarparī, iv. 113. sasoma, iii. 124. sahamāna, v. 22. saha-rakṣas, vi. 160. sahas, gen. (yahuh), iii. 64. sahasā, v. 21; vi. 88. sahah-suta, vii. 61. sahasra, iii. 149; vi. 61; pl. (trīṇi), vii. 75. sahasra-tama, iii. 17. sahasra-daksina, v. 33. sahasra-yuga-paryanta, viii. 98. sahita, iv. 76, 141; v. 97, 138; vi. 35, 39, 63; vii. 77; viii. 4. √sā: syanti, syet: vị ava, i. 86, 89. sānga upānga, v. 53. Sādhya, pl., i. 116; ii. 12; iv. 36; v. 97; vii. 143; viii. 117, 128. sānuga, iii. 143. sānulinga, iii. 152 (A). sāntvayitvā, vi. 13. sāntvya, iv. 3. sāman, i. 116, 131; ii. 13; viii. 110, 117, 122, 130. sāmarthya, ii. 122. sāma-svara, viii. 119, 121. sāmānya, ii. 110. sāmānya-vācin, ii. 109. sāmāsika, i. 79. sāmrājya, i. 118. sāyam, ii. 64. sāyāhna-kāla, ii. 68. sāyujya, ii. 21. sāyudha, iv. 67. sārathi, v. 130. sārameya, vi. 12.

sārasvata, ii. 135, 138; v. 119; vi. 19, (jala) 88; vii. 59. Sārnjaya, v. 124, 139. sārtha, i. 9. sārdha, iv. 108. sārdham, v. 20; vii. 51. Sārparājñī, ii. 84; viii. 89. sālāvṛkī-suta, iii. 132. sālokya, i. 19, 98; ii. 21; v. 171; vii. Sāvarnya, vii. 103. sāvitra, iii. 45, 105; f., -ī, iii. 50, 78; vi. 132. sāvitra-saumya āśvina-māruta, iv. 99. Sāvitrī (Sūryā), ii. 84; vii. 119. sāhacarya, i. 19; iii. 75; v. 172; vii. I44. sāhāyya-kāmyā, v. 137. Simhikā, v. 144. sikata (= sikatā), vii. 79. √sic: abhi-, vi. 153; viii. 1. √sidh: ni-: șiședha, iii. 19. prati-, vii. 13, 110, 133. Sinīvālī, i. 128; ii. 77. Sindhudvīpa, vi. 153. Sītā, i. 129; v. 9. sīra, v. 8. √su: suṣuve, iii. 133; suṣāva, vi. 102. pra-: sauti, ii. 62. su-īryatva, vii. 128. sukha, ii. 46. suga, vii. 65. sugandhi-tejana, vii. 78. suta, pp., pressed (Soma), iv. 54; m., son, iii. 18; iv. 112; v. 100, 146; vii. 47, 114; viii. 19. sutā, v. 56; vii. 45. sutvac, vi. 104, 105. Sudās, iv. 106, 112.

Sudāsa, vi. 34. sudurjaya, viii. 33. Sudhanvan, iii. 83; viii. 127. Suparņa, i. 124; viii. 127; du., vii. 48. supriya, vii. 56. suprīta, iii. 18; vi. 119. Subandhu, vii. 85, 87, 88, 89, 94, 99, IOO. subhaga, f., -ā, vii. 47. sumanas, vii. 65, 76. sumahat, vi. 140; vii. 49. sumahāyaśas, v. 72. Sumitra, viii. 17. sura, vi. 114. sura-druma, vi. 56. Surabhi, v. 144. surā-pāṇa, vi. 151. suloman, vi. 104. suvīra, iv. 72. su-vīraya, vii. 128. Suṣāman, vi. 67 (B). susamhṛṣṭa, vi. 111. Suhastya, vii. 47. sūkta, i. 13; iii. 25; viii. 99. sūkta-prāya, iii. 80. sūkta-bhāgin, viii. 20; f., -ī, i. 19, 60; ii. 77; iii. 53. sūkta-bhāj, i. 17, 18, 99; iv. 99; v. 142; vi. 159; viii. 99, 129. süktarg-ardharca-pāda, pl., i. I. sūkta-vāda, viii. 100. sūkta-śata, vi. 145. sūkta-śabda, viii. 100. sūkta-śeṣa, iii. 93, 138; iv. 144; vii. 101; viii. 9, 16. sūkta-sahasra, iii. 130. sūkta ādi, iii. 45; viii. 15, 42. süktą anta, vii. 39. sükta abhidhāna, viii. 100. sūktą ekadeśa, viii. 101.  $s\bar{u}$ na (= $s\bar{u}$ n $\bar{a}$ ), iv. 29.

sūnu, iii. 153 (A). sūri, ii. 24. Sūrya, i. 5, 61, 69, 82, 88, 100; ii. 8, 10, 22, 61, 70, 124; iv. 63; vii. 114, 128. Sürya-kşaya, iv. 114. Sūrya-daivata, viii. 119. Sūrya-prasūta, i. 101. Sūrya-vat, vi. 134, 136. Sūrya-samstava, iii. 44. Sürya-samstava-samyukta, iii. 42. Sūryā, ii. 8, 9, 79, 81, 84; iii. 45; vii. 119, 121, 130. Sūryā-candramas, du., vii. 81, 126; viii. 16. Sūrya anala-sama-dyuti, v. 101. Sūrya anila, du., vii. 28. Sūrya anuga, i. 77. √sr: sarati, vii. 128. √srj: sasrje, ii. 53. ut-: srjāmi, iii. 19. Sobhari, i. 48; vi. 58. Soma, i. 82, 117, 126; ii. 2, 4, 107; vi. 101, 102, 109, 111, 113, 130, 136; vii. 9, 74. Somaka, iv. 129. Soma-devata, vii. 83. soma-pati, vii. 58. soma-pāna, vi. 151. soma-pīthin, iv. 54. Soma-pradhāna, iv. 137. soma-bhāga, v. 156. Soma-sūrya, pl., viii. 125. Somā-pausņa, iv. 91. Somendra, du., iii. 67. Saucīka, vii. 62. sautrāmaņa, ii. 153. saudāsa, vi. 28. sauna, iv. 29 (v. r.). sauparna, f., -ī, vi. 120. sauparneya, iii. 119.

saubhāgya, vii. 45. sauma, f., -ī, v. 41, 44. saumya, iii. 111, 124; vi. 29, 146 (mandala); vii. 23, 92; viii. 119. saura, f., -ī, iv. 42, 113; v. 118; vi. 5, 9. saurya, i. 87; ii. 7; iii. 113, 139; viii. 110; f., -ā, vi. 6, 126. saurya-vaiśvānara, ii. 16. saurya-vaiśvānara agni, ii. 18. saurya-vaiśvānarīya, ii. 17. sauryā-cāndramasa, f., -ī, vii. 124. sauvarņa, v. 31, 35; vi. 56. √skand: caskanda, v. 99, 149. skanna, v. 84. stīrņa, ii. 57. √stu: stosyete, vii. 45; astaut, iii. 37; iv. 16; vi. 26, 62; viii. 71. sam-: stūyante, iii. 7. abhi-sam-, iii. 44. stuta-vat, viii. 68. stuti, i. 6, 14, 35, 47, 60; ii. 131; iii. 7. stuti-karman, adj., iii. 4. stuti-kāmyā, viii. 20. stuti-harsita, vii. 57. stuty-āśis, du., i. 8. stūyamāna, iii. 103. stokīyā, *pl.*, v. 25. stotr, i. 22. stotra, viii. 78. stotriya, i. 103. stoma, i. 115; ii. 1, 13. strī, feminine, i. 40; ii. 96; woman, vi. 41; vii. 1, 132, 135; pl., v. 49; vii. 12. strī-dharma, vii. 15. strī-linga, vi. 76. sthala, v. 151; vi. 88. sthavira, iii. 47. √sthā: abhi-: atisthat, vi. 110. ā-: tasthe, vii. 43. pra-, caus., v. 136.

sthāna, i. 76; ii. 21, 26. sthāna-loka, du., iii. 68. sthāna-vibhāga, i. 70. sthāvara, i. 61; viii. 116. sthāsnu-jangama, iv. 37. sthita, vii. 121. sthiti, ii. 118. snāta, f., -ā, iv. 57. snāyu, vii. 78. snuṣā, v. 54, 79; (Indrasya), vii. 30 (B). spardhā, vi. 57. √sprś, vii. 56, 102. sprhā, i. 35, 53. √smr: smarati, viii. 85. sravat, pres. part., v. 86; viii. 66. sravantī, vii. 115. sva, iii. 22; v. 85; vi. 41, 121; vii. 23. svaka, viii. 71. sva-janman, iv. 10. sva-dāra-garbhārtham, viii. 83. svadhā, viii. 112. svadhiti, iv. 30. Svanaya, iii. 143, 150; iv. 1. sva-nilaya, iii. 142. √svap, iii. 142; iv. 69; v. 85; vi. 36. pra-, caus., vi. 13. vi-: asusvapat, vi. 13. svapna, vi. II. svapna anta, vi. 148. sva-bala, vi. III. sva-bāhu-vīrya, vii. 52. sva-bhāva, viii. 31. sva-māyā, vii. 150. svayam, =acc., viii. 89. sva-yūthya, iv. 28. svara, ii. 115; viii. 112, 114, 116, 117, 118, 119, 121. sva-raśmi, ii. 62. svara-sāman, iii. 141. svarāj, viii. 107.

viii. 133. svarga-jigīsu, vi. 141. svarga āyur-dhana-putra, pl., i. 7. Svarbhānu-dṛṣta, v. 12. svalpa, viii. 87. svalpa-vīrya, vi. 21. sva-vaksas, v. 72. sva-vākya, ii. 58. sva-śarīra, iv. 117. svasr, ii. 82; vi. 77, 149; viii. 28. svasrtva, viii. 30. Svasti, i. 128; ii. 78; vii. 93, 105; viii. 125. svastyayana, vii. 90; viii. 77, 87. Svastyātreya, iii. 56. svādhyāya, viii. 133. svādhyāya-phala, vi. 143. svādhyāya adhyetr-samstava, vi. 133. svāpayat, ii. 68. svābhidheya, ii. 117. svāhā, pl., iii. 30. svāhā-kāra, viii. 111. Svāhā-kṛti, i. 109; ii. 150; iii. 29. svista-krt, vii. 75. hata, vi. 28, 34. hata-vat, vi. 152. √han, vi. 32, 115, 122; vii. 51, 52, 63; viii. 34, 36. apa: ahanat, iv. 22, 114. ā-: hanti, v. 166. vį ā-: ghnanti, iv. 99. hana, vii. 44. hanta, v. 66, 78. haya, iv. 28. haya-rūpin, vii. 4. hara, m., v. 19. haraṇa, ii. 19; iv. 38; vii. 133. haras, n., v. 21; (m.?) v. 17. hari, du., iii. 86; iv. 144; pl., iv. 140.

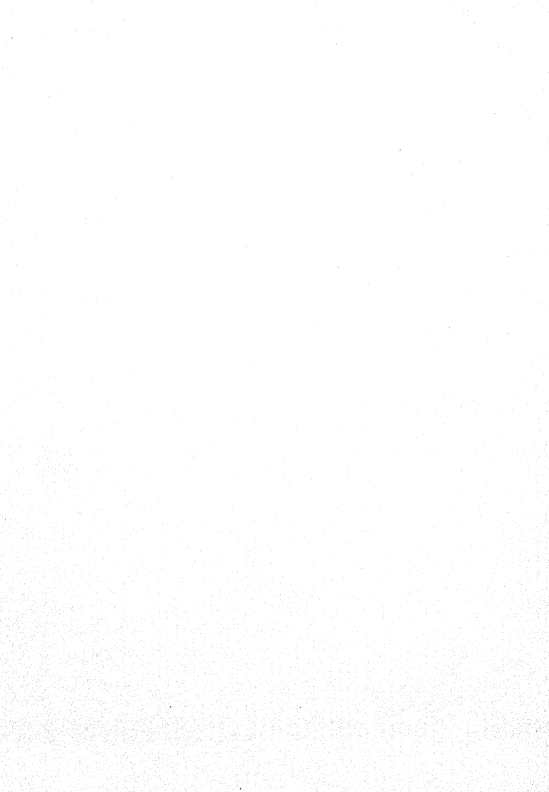
svarga, i. 8; vi. 90, 114; vii. 152, 157;

harit, *pl.*, iv. 140. Hari-vat, iv. 1. Hari-vāhana, iv. 77; v. 157; viii. 35. Haryupīyā-nadī-tata, v. 138. harșa, v. 66. harșita, iii. 153 (A). havir-dhāna, du., i. 113; iv. 92; vi. 155. havir-bhāj, viii. 129. havis-pankti-pradhāna, i. 86. havis, i. 78, 118, 119; ii. 16, 138; iii. 7, 63 (B), 74; iv. 29; vi. 58, 93; vii. 73, 142; viii. 103, 131, 132. havya, iv. 50; vii. 65. havya-kavya-vah, vi. 160. havya-vāhana, vii. 63, 77. hasta, vii. 135. hasta-ghna, i. 110. hasta-trāņa, v. 132. √hā: hīyate, viii. 134. hāna, ii. 121. √hi: ahinot: pra-, viii. 25. himkāra, viii. 111, 123. hitarthin, vii. 99. hima-bindu, iii. 9.

Himavat, v. 75.

hima-śabda, ii. 110. hiranmaya, iii. 103. Hiranya-garbha, ii. 46. hiranya-stuti, viii. 45. hiraņyastūpa-tā, iii. 106. hīna, ii. 100. √hu, viii. 132. huta, iii. 5. √hṛ: aharat, iii. 22. apa-, perf., iii. 132; viii. 24. ā-, v. 97 (sattra); viii. 31, 36. vi ā-: jahāra, iv. 14. hṛdayam-gama, iv. 72. hṛdya, viii. 32. hṛṣṭa, f., -ā, iv. 2. hṛṣṭātman, iv. 115; vi. 61. hemanta, i. 131. haima-raupya āyasa, f., -ī, vii. 52. hotr, vii. 14, 70; du. (daivyau), i. 108; iii. II. hotra, vii. 66, 77. hotrā, i. 65. homa, viii. 134. √hve: hūyase, iii. 77. ā-, iv. 131; vi. 102 (B); vii. 100. upa-, iii. 84.

OXFORD, ENGLAND: HORACE HART, M.A. PRINTER TO THE UNIVERSITY



# Books for the Study of Indo-Iranian Languages (Sanskrit, Prākrit, Pāli, Avestan),

Literatures, Religions, and Antiquities.

## PUBLISHED BY Messrs. GINN AND COMPANY, BOSTON, NEW YORK, CHICAGO, AND LONDON.

#### Whitney's Sanskrit Grammar.

A Sanskrit Grammar, including both the classical language, and the older dialects, of Veda and Brahmana. By WILLIAM DWIGHT WHITNEY, [late] Professor of Sanskrit and Comparative Philology in Yale University. Third (reprinted from the second, revised and extended) edition. 1896. 8vo. xxvi+552 pages. Cloth: Mailing price, \$3.20. Paper: \$2.90.

#### Supplement to Whitney's Sanskrit Grammar.

The Roots, Verb-forms, and primary Derivatives of the Sanskrit Language. A Supplement to his Sanskrit Grammar, by WILLIAM DWIGHT WHITNEY. 1885. 8vo. xiv + 250 pages. Paper: Mailing price \$2.00.

The fact that the roots are briefly and clearly defined, and the forms conveniently given, makes this work useful even in the early stages of Sanskrit study.

#### Cappeller's Sanskrit-English Dictionary.

A Sanskrit-English Dictionary. Based upon the St. Petersburg Lexicons. By CARL CAPPELLER, Professor at the University of Jena. Royal 8vo. Cloth. viii + 672 pages. By mail, \$6.25.

#### Lanman's Sanskrit Reader.

A Sanskrit Reader: with Vocabulary and Notes. By CHARLES ROCK-WELL LANMAN, Professor of Sanskrit in Harvard University. For use in colleges and for private study. Royal 8vo. Complete: Text, Notes, and Vocabulary, xxiv+405 pages. Cloth: Mailing price, \$2.00. Text alone, for use in examinations, 106 pages. Cloth: Mailing price, 85 cents. Notes alone, viii+109 pages. Cloth: Mailing price, 85 cents.

This Reader is constructed with special reference to the needs of those who have to use it without a teacher. The text is in Oriental characters. The selections are from the Mahā-bhārata, Hitopadeça, Kathā-sarit-sāgara, Laws of Manu, the Rigveda, the Brahmanas, and the Sūtras. The Sanskrit words of the Notes and Vocabulary are in English letters. The Notes render ample assistance in the interpretation of difficult passages.

#### Sanskrit Text in English Letters.

Parts of Nala and Hitopadeça in English Letters. Prepared by Charles R. Lanman. Royal 8vo. Paper. vi+44 pages. Mailing price, 30 cents.

The Sanskrit text of the first forty-four pages of Lanman's Reader, reprinted in English characters.

#### Perry's Sanskrit Primer.

A Sanskrit Primer: based on the Leitfaden für den Elementarcursus des Sanskrit of Prof. Georg Bühler of Vienna. By EDWARD DELAVAN PERRY, Professor of Greek in Columbia University, New York. 1885. 8vo. xii + 230 pages. Mailing price, \$1.60.

#### Kaegi's Rigveda.

The Rigveda: the oldest literature of the Indians. By ADOLF KAEGI, Professor in the University of Zürich. Authorized translation [from the German], with additions to the notes, by ROBERT ARROWSMITH, Ph.D. 1886. 8vo. Cloth. viii + 198 pages. Mailing price, \$1.65.

#### Hopkins's Religions of India.

The Religions of India. By EDWARD WASHBURN HOPKINS, Professor of Sanskrit in Yale University. 1895. 12mo. Cloth. xvi+612 pages. Mailing price, \$2.00.

This is the first of Professor Morris Jastrow's Series of Handbooks on the History of Religions. The book gives an account of the religions of India in the chronological order of their development. Extracts are given from Vedic, Brahmanic, Jain, Buddhistic, and later sectarian literatures.

#### Jackson's Avesta Grammar.

An Avesta Grammar in comparison with Sanskrit. By A. V. WILLIAMS JACKSON, Professor of Indo-Iranian Languages in Columbia University, New York City. Part I: Phonology, Inflection, Word-Formation. With an introduction on the Avesta. 1892. 8vo. Cloth. xlviii + 273 pages. Mailing price, \$2.20.

The introduction gives a lucid account of the Ayesta and of Ayestan studies, of the contents and character of the Ayesta, of the religion of Zoroaster, etc. In the treatment of the language, constant reference is made to the Sanskrit and to Whitney's grammar.

#### Jackson's Avesta Reader.

Avesta Reader: First Series. Easier texts, notes, and vocabulary. By A. V. WILLIAMS JACKSON. 1893. 8vo. Cloth. viii + 112 pages. Mailing price, \$1.85.

The selections include passages from Yasna, Visparad, Yashts, and Vendidad, and the text is based on Geldner's edition. The book is intended for beginners.

#### Harvard Oriental Series.

EDITED, WITH THE COÖPERATION OF VARIOUS SCHOLARS, BY

#### CHARLES ROCKWELL LANMAN,

PROFESSOR OF SANSKRIT IN HARVARD UNIVERSITY.

### Published by Harvard University, Cambridge, Massachusetts, United States of America.

\*\*\* A copy of any one of these volumes, postage paid, may be obtained directly anywhere within the limits of the Universal Postal Union by sending a Postal Order for the price as given below, to The Publication Agent of Harvard University, Cambridge, Massachusetts, United States of America.

Volume I.—The Jātaka-mālā: or Bodhisattvāvadāna-mālā, by Āryaçūra; edited by Dr. Hendrik Kern, Professor in the University of Leiden, Netherlands. 1891. Royal 8vo. Cloth. xiv+254 pages.

This is the editio princeps of a collection of Buddhist stories in Sanskrit. The text is printed in Nāgarī characters. An English translation of this work, by Professor Speyer, has been published in Professor Max Müller's Sacred Books of the Buddhists, London, Henry Frowde, 1895.

The price of Volume I is one dollar and fifty cents (\$1.50)=6 shillings and 2 pence =6 marks and 25 pfennigs=7 francs or lire and 70 centimes=5 kroner and 55 öre= 3 florins and 65 cents Netherlandish.

VOLUME II.—The Sāmkhya-pravacana-bhāṣya: or Commentary on the exposition of the Sānkhya philosophy, by Vijñānabhikṣu: edited by RICHARD GARBE, Professor in the University of Tübingen. 1895. Royal 8vo. Cloth. xiv+196 pages.

This volume contains the original Sanskrit text of the Sānkhya Aphorisms and of Vijñāna's Commentary, all printed in Roman letters. A German translation of the whole work was published by Professor Garbe in the Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes, vol. ix, Leipzig, Brockhaus, 1889. 'In spite of all the false assumptions and the errors of which Vijñānabhikṣu is undoubtedly guilty, his Commentary... is after all the one and only work which instructs us concerning many particulars of the doctrines of what is, in my estimation, the most significant system of philosophy that India has produced.'—Editor's Preface.

The price of Volume II is the same as that of Volume I.

VOLUME III.—Buddhism in Translations. By HENRY CLARKE WARREN, 1896. 8vo. xx + 520 pages.

This is a series of extracts from Pāli writings, done into English, and so arranged as to give a general idea of Ceylonese Buddhism. The work consists of over a hundred selections, comprised in five chapters of about one hundred pages each. Of these, chapters ii, iii, and iv are on Buddhist doctrine, and concern themselves respectively

with the philosophical conceptions that underlie the Buddhist religious system, with the doctrine of Karma and rebirth, and with the scheme of salvation from misery. Chapter i gives the account of the previous existences of Gotama Buddha and of his life in the last existence up to the attainment of Buddhaship; while the sections of chapter v are about Buddhist monastic life.

The price of Volume III is one dollar and twenty cents (\$1.20)=4 shillings and 11 pence=5 marks=6 francs or lire and 20 centimes=4 kroner and 44 öre=2 floring and 91 cents Netherlandish.

VOLUME IV.—Rāja-çekhara's Karpūra-mañjarī, a drama by the Indian poet Rāja-çekhara (about 900 A.D.): critically edited in the original Prākrit, with a glossarial index and an essay on the life and writings of the poet, by Dr. Sten Konow, of the University of Christiania, Norway; and translated into English with notes by Professor Lanman. 1901. Royal 8vo. Cloth. xxviii + 289 pages.

Here for the first time in the history of Indian philology we have the text of a Prākrit play presented to us in strictly correct Prākrit. Dr. Konow is a pupil of Professor Pischel of Berlin, whose Prākrit grammar has made his authority upon this subject of the very highest. The proofs have had the benefit of Professor Pischel's revision. The importance of the play is primarily linguistic rather than literary.

The price of Volume IV is the same as that of Volume I.

VOLUMES V AND VI.—The Brhad-Devatā, attributed to Çāunaka, a summary of the deities and myths of the Rig-Veda: critically edited in the original Sanskrit with an introduction and seven appendices, and translated into English with critical and illustrative notes, by ARTHUR A. MACDONELL, Boden Professor of Sanskrit in the University of Oxford, and Fellow of Balliol College. 1904. Royal 8vo. Cloth.

Volume V (or Part I) contains the introduction and text and appendices. Volume VI (or Part II) contains the translation and notes.

The price of each Volume is the same as that of Volume I.

VOLUMES VII AND VIII.—Atharva-Veda Samhitā, translated, with a critical and exegetical commentary, by WILLIAM DWIGHT WHITNEY, late Professor of Sanskrit in Yale University. Revised and brought nearer to completion and edited by CHARLES ROCKWELL LANMAN, Professor of Sanskrit in Harvard University. 1904. Royal 8vo. Cloth. About cx + 1050 pages.

This work includes, in the first place, critical notes upon the text, giving the various readings of the manuscripts, and not alone of those collated by Whitney in Europe, but also of those of the apparatus used by S. P. Pandit in the great Bombay edition. Second, the readings of the Paippalada or Cashmere version, furnished by the late Professor Roth. Further, notice of the corresponding passages in all the other Vedic texts, with report of the various readings. Further, the data of the Hindu scholiast respecting authorship, divinity, and meter of each verse. Also, references to the ancillary literature, especially to the well-edited Kauçika and Vaitana Sutras, with account of the ritualistic use therein made of the hymns or parts of hymns, so far as this appears to cast any light upon their meaning. Also, extracts from the printed commentary. And, finally, a simple literal translation, with introduction and indices.